
Nº147                      	 www.solidaridad.net

colaboración económica 1 €

Id
 y

 E
va

ng
el

iz
ad

 n
º 

14
7

ESTRUCTURASESTRUCTURAS
DE PECADODE PECADO

«SE ASUMEN CRITERIOS PSEUDOCIENTÍFICOS
PARA DECIR QUE LA LIBERTAD DE MERCADO
TRAERÁ ESPONTÁNEAMENTE LA SOLUCIÓN AL
PROBLEMA DE LA POBREZA […], SE OPTA POR
UNA PASTORAL DE LAS LLAMADAS ÉLITES,
ARGUMENTANDO QUE […] ES MEJOR 
OCUPARSE DE LOS RICOS, DE LOS PODEROSOS 
Y DE LOS PROFESIONALES, PARA QUE, POR 
MEDIO DE ELLOS, SE PUEDAN ALCANZAR 
SOLUCIONES MÁS EFICACES. [SE TRATA DE] 
CRITERIOS SUPERFICIALES Y DESPROVISTOS DE 
CUALQUIER LUZ SOBRENATURAL […].» (DT 114).

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA

DILEXI TE
SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES

PRIMER DOCUMENTO DEL PAPA LEÓN XIV



ID Y EVANGELIZAD 147 3

 U na de las insistencias del magisterio de los papas en las últimas décadas ha sido la escasa con-
ciencia de pecado que se tiene en nuestras sociedades, influenciadas por el secularismo. Existe 
una dictadura del relativismo que hace creer a las personas que cosas que antes sabíamos que 

eran malas, ahora son buenas; por otra parte, cosas que sabíamos que eran buenas, ahora parece que 
ya no son tan buenas. La causa de tal situación es una concepción errónea del pecado que lo reduce a 
un hecho sociológico y subjetivo, a defectos personales que crean injusticias, ofreciendo como respuesta 
y solución una lucha descarnada e interior por una pureza personal, donde Dios no existe.   

Hoy resulta necesario retomar la enseñanza de la Iglesia sobre el pecado y su gravedad para la vida 
personal y social. En este sentido, la fe católica afirma que el pecado es una falta contra la razón, la verdad 
y la conciencia recta, causado por un apego perverso a ciertos bienes, manifestándose en la primacía del 
egoísmo, porque se niega a Dios; la explotación del hombre por el hombre, porque se niega la dignidad 
sagrada de las personas; y la inmoralidad, porque se pervierte la moral en cuanto recto comportamiento. 
Cuando no existe arrepentimiento, conversión y perdón divino, la consecuencia directa es la muerte eterna. 

El pecado siempre es un acto personal, porque para pecar se requiere conciencia y libertad. Sin embargo, 
el pecado adquiere dimensión institucional y social mediante las estructuras de pecado que son la expre-
sión y el efecto de la complicidad en la suma de pecados personales. Dichas estructuras se manifiestan en 
el conjunto de instituciones y realizaciones prácticas de los hombres en el plano nacional e internacional, 
orientando y organizando la vida económica, social y política en la generación de injusticias, multiplicando 
el mal en el mundo e induciendo a nuevos pecados. Con ello, el pecado convierte a los hombres en cómplices 
unos de otros, haciendo reinar entre ellos la concupiscencia, la violencia, la injusticia y, en definitiva, una 
cultura de muerte. 

En contra de la concepción errónea, individualista y autorreferencial, la Iglesia ofrece la verdad de una 
concepción teológica del pecado, la cual integra las dimensiones personal, racional y social en cuanto 
negación de comunión con Dios y los demás. Se trata de una noción más profunda y veraz, porque tiene 
a Dios como principio y fundamento de la realidad, esta concepción explica la realidad del pecado en el 
contexto del drama histórico representado por la ruptura ontológica con el Creador (pecado original) y del 
acontecimiento también histórico de la encarnación del Verbo (Dios verdadero y hombre verdadero) y su 
sacrificio redentor como victoria sobre el pecado. Al mismo tiempo, plantea la Iglesia como estructura de 
gracia primordial, es decir, como el espacio para la conversión por la predicación de la Palabra de Dios, 
el perdón y la santificación por los sacramentos, todo ello encaminado a derribar el tiempo cronológico, en 
cuanto desarrollo circular de los pecados, en un tiempo kairológico, es decir, tiempo de gracia, encaminado 
a destruir el pecado en el hombre por la actualización constante de la única salvación de Cristo en el mundo. 

De igual manera, la Iglesia promueve una comprensión del catolicismo de la fe que no se limita a una 
cuestión meramente cuantitativa y geográfica (universal), sino que es fundamentalmente cualitativa, en 
cuanto solidaridad universal entre la humanidad en pos de una vida asociada (dimensión institucional de 
la fe) que denuncie y luche contra las causas que generan las estructuras de pecado, mediante la creación y 
promoción de estructuras de gracia que impregnen la sociedad nacional e internacional con el Evangelio 
para que todo cante la gloria de Dios. 

A esta temática está dirigido este número de la revista, evidenciando la complicidad en las estructuras 
de pecado y la respuesta de la solidaridad en estructura de gracia que evidencien la dimensión institucional 
de la fe. ●

editorial
Estructuras de pecado vs. Estructuras de gracia

Extracto de la revista



A n á l i s i s

4 ID Y EVANGELIZAD 147

1. Introducción

 L a fe cristiana proclama que Jesucristo vino a «quitar el pecado del 
mundo» (Jn 1,29). Sin embargo, este pecado no se limita a los actos 
personales, sino que se manifiesta también en estructuras históricas, 

económicas y culturales que perpetúan la injusticia. 

La tradición teológica iberoamericana reconoció esta dimensión social del 
pecado en la Conferencia de Medellín,  y la vinculó a la misión liberadora del 
Evangelio. Posteriormente, san Juan Pablo II conceptualizó esta realidad 
bajo el término «estructuras de pecado», y el papa Francisco ha descrito sus 
consecuencias contemporáneas como la «globalización de la indiferencia».

2. El pecado del mundo en el Evangelio
En el Evangelio de san Juan, Juan el Bautista proclama: «He aquí el 

Cordero de Dios que quita el pecado del mundo» (Jn 1, 29). La expresión 
pecado del mundo alude a una realidad colectiva, un entramado de mal 
que atraviesa la historia y las relaciones humanas. Esta visión bíblica de 
un «pecado del mundo» prepara el terreno para la reflexión cristiana so-
bre el pecado estructural o social, es decir, cómo los pecados individuales 

El pecado del mundo 
y las estructuras de 
pecado: hacia una 
conversión social 
desde el Evangelio
Tomás Martín

El presente artículo explora la noción de «pecado del mundo» a 
la luz del Evangelio y su evolución en «estructuras de pecado», 
denunciada por el Magisterio de la Iglesia. Además, propone la 
conversión integral, personal y social, como respuesta a dicha 
realidad. El autor, licenciado en Teología y Filosofía, es militante 
del Movimiento Cultural Cristiano.  

A N Á L I S I S



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

5

pueden confluir y cristalizar en sistemas, instituciones 
o estructuras que perpetúan la injusticia, la desigualdad 
y el mal. Por eso, al hablar de «pecado del mundo» no 
nos referimos únicamente a las decisiones concretas del 
ser humano, sino a realidades colectivas que requieren 
una mirada teológica y moral más amplia. 

Jesús confronta este pecado estructural al denunciar 
las injusticias del poder (Mt 20,25-28), la idolatría de 
las riquezas (Lc 16,19-31) y la hipocresía religiosa (Mt 
23,23). La misión salvífica de Jesús, no solo es para el 
más allá, también lo es para el más acá inaugurando un 
orden nuevo de relaciones basado en la misericordia, la 
justicia y la fraternidad (cf. Mt 25,31-46).

El Evangelio, por tanto, no solo nos invita a la con-
versión personal, sino a comprender cómo nuestras 
acciones se enraízan en un tejido social: en familias, 
comunidades y naciones. Esta invitación tiene conse-
cuencias enormes, porque siendo el pecado del mundo 
real, la conversión cristiana no puede quedarse en lo 
privado, sino que debe cuestionar estructuras de ex-
clusión y de injusticias.

3. Algunos precedentes magisteriales
Ciertamente, ha sido la Conferencia de Medellín la 

que ha introducido de forma explícita la dimensión 
social del pecado. Sin embargo, el Magisterio pontifi-
cio precedente ya denunciaba estos hechos. Citamos 
algunos ejemplos:

León XIII, dejaba en evidencia el enriquecimiento 
ilícito de un grupo reducido de personas a causa del 
empobrecimiento de la mayoría: «un número reducido 
de opulentos y adinerados ha impuesto poco menos que 
el yugo de la esclavitud a la muchedumbre infinita de 
proletariados» (Rerum novarum, n. 1).

Pío XI describía la dictadura económica en los si-
guientes términos: «Esta acumulación de poder y de 
recursos, nota casi característica de la economía con-
temporánea, es el fruto natural de la limitada libertad de 
los competidores, de la que han sobrevivido sólo los más 
poderosos, lo que con frecuencia es tanto como decir los 
más violentos y los más desprovistos de conciencia», y 
añadía: «[…] la dictadura económica se ha adueñado 
del mercado libre; por consiguiente, al deseo de lucro 
ha sucedido la desenfrenada ambición de poderío; la 
economía toda se ha hecho horrendamente dura, cruel, 
atroz» (Quadragesimo anno, n. 107 y 109).

San Pablo VI, lo relacionaba con el capitalismo li-
beral: «ha sido construido un sistema que considera 

el lucro como motor esencial del progreso económico; 
la concurrencia, como ley suprema de la economía; la 
propiedad privada de los medios de producción, como 
un derecho absoluto, sin límites ni obligaciones sociales 
correspondientes. Este liberalismo sin freno, que con-
duce a la dictadura, justamente fue denunciado por Pío 
XI como generador del “imperialismo internacional del 
dinero”» (Populorum progressio, n. 26).

El Concilio Vaticano II, afirmó que la inclinación 
al mal es parte de la condición humana después del 
pecado original: «el hombre […] en el exordio de la 
historia, abusó de su libertad, levantándose contra Dios 
y pretendiendo alcanzar su propio fin al margen de Dios 
[…] El hombre, en efecto, cuando examina su corazón, 
comprueba su inclinación al mal» (GS 13). La Constitu-
ción Gaudium et spes, deja en evidencia cómo el pecado 
personal afecta la dimensión social de las personas: «los 
desequilibrios que fatigan al mundo moderno están 
conectados con ese otro desequilibrio fundamental que 
hunde sus raíces en el corazón humano. Son muchos 
los elementos que se combaten en el propio interior del 
hombre» (GS 10). A lo que agrega: «cuando la realidad 
social se ve viciada por las consecuencias del pecado, 
el hombre, inclinado ya al mal desde su nacimiento, 
encuentra nuevos estímulos para el pecado, los cuales 
solo pueden vencerse con denodado esfuerzo ayudado 
por la gracia» (GS 25). 

4. Medellín y el reconocimiento del 
pecado social

La II Conferencia General del Episcopado Latino-
americano (Medellín, 1968) significó un punto de in-
flexión en la reflexión pastoral sobre el pecado social. 
En el documento sobre Justicia, los obispos declararon: 
«La miseria, como hecho colectivo, es una injusticia que 
clama al cielo» (Medellín, Justicia, n. 1). Además, los 
Obispos comprendían que la pobreza e injusticia pade-
cida por tantas personas constituían una confrontación 
para la fe cristiana: «la pobreza de tantos hermanos 
clama justicia, solidaridad, testimonio, compromiso, 
esfuerzo y superación para el cumplimiento pleno de 
la misión salvífica encomendada por Cristo» (Medellín, 
pobreza en la Iglesia, n. 7).

Dicha Conferencia, reconoce que el pecado se encar-
na en estructuras sociales, que «mantienen a la mayoría 
de nuestros pueblos en una situación de injusticia que 
equivale a una violencia institucionalizada» (Paz, n. 
16). Esta lectura teológica de la realidad hace explícita 
la categoría pastoral del pecado estructural, que no 
reemplaza el pecado personal, sino que lo amplía y lo 
contextualiza históricamente.



6 ID Y EVANGELIZAD 147

5. San Juan Pablo Il y las «estructuras de 
pecado»

San Juan Pablo II sistematizó esta intuición Ibe-
roamericana en sus encíclicas Reconciliatio et Paeni-
tentia (1984) y Sollicitudo Rei Socialis (1987). En esta 
última afirma: «a un nivel más profundo, el pecado se 
manifiesta en las estructuras sociales que resultan de 
los pecados acumulados de los hombres» (SRS, 36). El 
Papa advierte que dichas estructuras nacen de acciones 
y actitudes opuestas a la voluntad de Dios, inspiradas 
por «el afán de ganancia exclusiva, por una parte; y por 
otra, la sed de poder, con el propósito de imponer a los 
demás la propia voluntad. A cada una de estas actitudes 
podría añadirse, para caracterizarlas aún mejor, la ex-
presión: “a cualquier precio”» (SRS, 37). El papa Juan 
Pablo II advierte que se trata de estructuras que «se 
refuerzan, se difunden y son fuente de otros pecados, 
condicionando la conducta de los hombres» (SRS, 36).

Por otra parte, en Evangelium vitae, Juan Pablo II 
denuncia que estas estructuras de pecado promueven 
una auténtica cultura de la muerte: «en lo íntimo de la 
conciencia moral se produce el eclipse del sentido de 
Dios y del hombre, con todas sus múltiples y funestas 
consecuencias para la vida» (EV, 24).

Para contrarrestarlas, Juan Pablo Il propone la 
creación de estructuras de solidaridad, en las que el 
amor se traduzca en compromiso por el bien común. 
De este modo, la redención de Cristo alcanza también 
la dimensión histórica y social de la humanidad.

6. El compendio de Doctrina Social de la 
Iglesia 

Este compendio fue publicado en el 2004 por el 
Pontificio Consejo para la Justicia y la Paz a petición 
de Juan Pablo II. Así, hablando del drama del pecado, 
explica que este comporta una doble herida, una para 
el propio pecador y otra para la relación de este con el 
prójimo, por ello se puede hablar de pecado personal y 
pecado social: «las consecuencias del pecado alimentan 
las estructuras de pecado. Estas tienen su raíz en el pe-
cado personal y, por tanto, están siempre relacionadas 
con actos concretos de las personas, que las originan, 
las consolidan y las hacen difíciles de eliminar. Es así 
como se fortalecen, se difunden, se convierten en fuen-
te de otros pecados y condicionan la conducta de los 
hombres» (CDSI, n.º 119). Son estas estructuras las que 
generan y mantienen la pobreza, el subdesarrollo y la 
degradación, teniendo como centro el egoísmo humano. 

Ante dicha situación, el Compendio evidencia que a 
todo ataque institucional se debe responder institucio-

nalmente, por ello promueve la creación de estructuras 
de solidaridad que modifiquen las leyes, las reglas del 
mercado y los ordenamientos, para que sea la solida-
ridad el órgano rector en las relaciones institucionales 
entre las personas. 

7. Benedicto XVI 
En Caritas in veritate, aun sin usar la terminología 

de estructuras de pecado, se refiere implícitamente a 
las consecuencias sistémicas del pecado. Así, habla de 
las desigualdades sistemáticas e injusticias sociales en 
la vida del hombre, tanto en lo político, económico y 
social: «la sabiduría de la Iglesia ha invitado siempre 
a no olvidar la realidad del pecado original, ni siquiera 
en la interpretación de los fenómenos sociales y en la 
construcción de la sociedad: “Ignorar que el hombre 
posee una naturaleza herida, inclinada al mal, da lugar 
a graves errores en el dominio de la educación, de la 
política, de la acción social y de las costumbres”» (CV 
34). El documento recuerda que la persona humana es 
centro y eje de la vida social, por lo que se debe pro-
mover un desarrollo integral de la persona, es decir, 
de todos los hombres y de todo el hombre: «quisiera 
recordar a todos, en especial a los gobernantes que se 
ocupan en dar un aspecto renovado al orden económico 
y social del mundo, que el primer capital que se ha de 
salvaguardar y valorar es el hombre, la persona en su 
integridad» (CV 25). 

8. El papa Francisco y la globalización de 
la indiferencia

El papa Francisco retoma y actualiza esta reflexión. 
En su homilía en Lampedusa (2013) denunció la glo-
balización de la indiferencia, que nos hace incapaces 
de sufrir con el otro. En Evangelii Gaudium advierte: 
«No puede ser que no sea noticia que muere de frío un 
anciano en la calle y sí lo sea una caída de la bolsa. Esa 
es la exclusión» (EG, 53). En Fratelli Tutti, Francisco 
amplía esta denuncia al afirmar que: «El mercado por 
sí mismo no resuelve todo, aunque a veces nos quieran 
hacer creer este dogma de fe neoliberal» (FT, 168). La 
globalización de la indiferencia es, en el fondo, una nue-
va configuración del pecado estructural, sustentada en 
la idolatría del dinero y en la cultura del descarte. Ante 
esto, Francisco propone una conversión comunitaria y 
política basada en la fraternidad universal (FT, 8-9).

9. León XIV y las estructuras de pecados 
que generan pobres en el mundo

El Papa León XIV ha publicado la Exhortación 
Apostólica Dilexi te, sobre al amor hacia los pobres. 
Nos recuerda el deber de escuchar el clamor de pueblos 
enteros que experimentan las injusticias y el empobre-

A N Á L I S I S



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

7

cimiento: «se vuelve normal ignorar a los pobres y vivir 
como si no existieran» (DT 93). Al tiempo, se hace una 
llamada a denunciar las causas estructurales de las 
ideologías que absolutizan el mercado y la especulación 
financiera. En la raíz de toda estructura de pecado se 
encuentra la falta de equidad; pareciera que los dere-
chos humanos no son iguales para todos. Ante ello, 
«las estructuras de injusticias deben ser reconocidas y 
destruidas con la fuerza del bien, a través de un cambio 
de mentalidad, pero también con la ayuda de las ciencias 
y la técnica, mediante el desarrollo de políticas eficaces 
en la transformación de la sociedad» (DT 97). 

El documento recuerda que la propuesta del Evange-
lio no es solo una relación individual e íntima con Dios, 
también implica el Reino de Dios para que el Señor reine 
en todos los ámbitos existenciales de la humanidad: «en 
la medida en que Él [Dios] logre reinar entre nosotros, 
la vida social será ámbito de fraternidad, de justicia, de 
paz, de dignidad para todos. Entonces, tanto el anun-
cio como la experiencia cristiana tienden a provocar 
consecuencias sociales. Buscamos su Reino» (DT 97).

10. Conversión integral y estructuras de 
gracia

La respuesta cristiana al pecado estructural es la 
conversión integral, que incluye la dimensión personal 
y social. Estamos llamados a sacar toda la riqueza de 
nuestro bautismo para asumir la integralidad de la fe 
cristiana que posee una doble dimensión complemen-
taria, personal y social. 

La conversión personal implica retornar a nuestro 
modelo de humanidad,  Jesucristo, el redentor del 
mundo, porque «el misterio del hombre solo se escla-
rece en el misterio del Verbo encarnado» (GS 22). Así, 
la conversión nos introduce en la dinámica de buscar 
e integrar las virtudes de la pobreza, la humildad y el 
sacrificio en la propia vida, afirmando siempre que la 
conversión es a Cristo y a nadie más, para poder afirmar 
como san Pablo: «vivo, pero no soy yo el que vive, es 
Cristo quien vive en mí» (Gal 2, 20).

La conversión social implica anunciar el mensaje 
cristiano como buena nueva para los empobrecidos del 
mundo, afirmando la dignidad sagrada de las personas y 
al mismo tiempo, denunciar las causas que generan las 
estructuras de pecado en el mundo. Todo ello, mediante 
la promoción de la asociación entre laicos para una 
vivencia profunda de la caridad política en el mundo, 
como identidad del Dios Amor revelado por Jesucristo 
y como encarnación del Mandamiento Nuevo al que 

estamos llamados a practicar, porque «nadie – dice 
Francisco- puede exigirnos que releguemos la religión 
a la intimidad secreta de las personas, sin influencia 
alguna en la vida social y nacional, sin preocuparnos 
por la salud de las instituciones de la sociedad civil, 
sin opinar sobre los acontecimientos que afectan a los 
ciudadanos» (EG 183).

La promoción de estructuras de gracia implica la 
promoción del Reino de Dios en la realidad temporal, 
evidenciado la absoluta novedad de Jesucristo y su 
Iglesia para el mundo: a) novedad teológica: porque 
revela el rostro misericordioso del Padre que escucha 
el clamor de sus hijos; b) novedad moral: porque ma-
nifiesta la ley moral de los cristianos, es decir, el man-
damiento del amor como pauta de comportamiento en 
los ámbitos sociales; c) novedad sociopolítica: porque 
rechaza la división de fe-política, integrando en un 
todo superador como parte de la misión evangelizadora 
de la Iglesia, para que todo cante la gloria de Dios; d) 
novedad escatológica: recordando que la historia no 
es el discurrir de hechos sin sentido, sino historia de 
salvación, donde los acontecimientos constituyen signos 
de los tiempos donde Dios revela su rostro y reclama la 
presencia de los cristianos, promoviendo la verdad, la 
justicia y la solidaridad hasta su consumación final. La 
advertencia del Concilio Vaticano II sobre esta cuestión 
es fundamental: «el divorcio entre la fe y la vida diaria 
de muchos debe ser considerado como uno de los más 
graves errores de nuestra época […] El cristiano que 
falta a sus obligaciones temporales, falta a sus deberes 
con el prójimo; falta, sobre todo, a sus obligaciones para 
con Dios y pone en peligro su eterna salvación» (GS 43). 

En definitiva, en el tema de las estructuras de peca-
do, solo existen dos respuestas con dos consecuencias 
radicalmente opuestas: o se lucha contra ellas, desde 
la conversión personal o social; o se es cómplice de las 
mismas, ya sea participando activamente en ellas o por 
la pasividad ante las mismas. 

11. Conclusión
El «pecado del mundo» se manifiesta hoy en estruc-

turas económicas, políticas y culturales que generan 
exclusión y deshumanización. Frente a ellas, la Iglesia, 
guiada por el Evangelio y el Magisterio reciente, pro-
clama que la redención de Cristo tiene una dimensión 
social. La tarea cristiana consiste en desmantelar las 
estructuras de pecado y promover una globalización 
de la solidaridad, signo visible del Reino de Dios en la 
historia.●



8 ID Y EVANGELIZAD 147

trastrueque que quiebra la naturaleza 
del hombre, dejándolo entregado a un 
poder que funciona luego por sí mis-
mo y escapa a la libertad. El acto de 
pecar transfiere y entrega al hombre 
a ese poder que lo domina (el pecado 
como hamartía, según el NT). No hay 
una tierra intermedia entre el pecado 
y Dios. El hombre puede elegir sobe-
ranía, y de hecho la elige en cada una 
de sus decisiones; se engaña pensando 

que se queda solo para sí en su propia tierra.

Es obvio que el hombre, por sí mismo, no puede 
sobreponerse a ese desorden metafísico y personal. 
No hay terapias, reformas sociales ni medicinas que 
lo consigan. Solo puede aceptar, en el acto más libre 
posible, que otro restaure por él el orden metafísico y 
la relación personal rotos. Ese otro debe ser hombre 
como nosotros para que nos represente y debe ser Dios, 
con poder para realizar esos cambios que sobrepasan 
nuestras fuerzas.

b) La religación y la dimensión institucio-
nal

El segundo presupuesto para entender la cuestión 
que tratamos es retomar otro de los principios más 
importantes de la Tradición cristiana: la dimensión 
colectiva de la existencia humana; la solidaridad religa 
a cada hombre con el destino del grupo humano. El 
cuerpo social, la polis y –mucho más aún– la ekklesía 
no son realidades formadas a posteriori por las de-
cisiones libres y autónomas de sus miembros, como 
proclama el liberalismo, sino que son previas a cada 
persona, ya que nosotros solo somos en la medida 
que formamos parte de un organismo corporativo y 
en cuanto colaboramos dentro de él.

Esta religación constitutiva y estructural tiene su 
principal paradigma en la Iglesia, que es la organiza-
ción principal y la única que permanecerá para siem-
pre. La eclesiología católica difiere absolutamente de 
la protestante: para estos, cada fiel tiene la potestad 
de con-gregarse en la denominación cristiana que 
más le atraiga; mientras que los católicos no nos con-

1. Presupuestos teológicos 

 P ara entender correctamente el sentido teológico 
de las estructuras de pecado, hay que clarificar 
previamente, al menos, estos dos puntos:

a) ¿Qué es el pecado?

Desde hace unos trescientos años predomina una 
teología -y en consecuencia una espiritualidad y una 
pastoral- eminentemente individualista y, por ello 
mismo, moralista. Esto es consecuencia directa del 
protestantismo, que absolutiza la visión subjetiva, pero 
también de la respuesta reactiva que hace la neoesco-
lástica católica, que prescinde de importantes fuentes 
de la Revelación, priorizando una reflexión abstracta 
y alejada de la realidad.

Uno de los principales efectos del individualismo 
teológico es la desvirtuación de lo que supone el peca-
do. El sujeto burgués, ese que somos mayoritariamente 
nosotros, entiende el pecado como una infracción 
legal, moral o psicológica, como si fuese un fallo, una 
deficiencia en la realización de una obra. Esto explica 
el crecimiento exponencial de todo tipo de terapias 
que pretenden sanar los desequilibrios del sujeto; 
también explica la multiplicación de normativas y pro-
hibiciones, ejemplo de moralismo social que censura 
de acuerdo a los consensos de las mayorías.

En la Tradición cristiana, el pecado es mucho más 
que un desajuste moral, legal o psicológico. En efecto, 
lo más importante del pecado es su ruptura metafísica 
y personal, en cuanto que es, realmente, una inver-
sión de la realidad y una ofensa personal a Dios, un 

Significado teológico de las 
estructuras de pecado
P. Carlos Ruiz

Tratar las estructuras de pecado desde una perspectiva 
teológica es tratar su realidad más íntima, pues esa es una de 
las principales funciones de la reflexión teológica: ayudarnos 
a percibir el entramado último de lo que existe. En este 
sentido, el presente artículo quiere acercarnos a una visión 
lo más correcta posible del pecado y de cómo este afecta a las 
instituciones que condicionan la vida sociopolítica y económica 
de nuestro mundo.

A N Á L I S I S



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

9

gregamos, sino que somos con-vocados a una sola 
Iglesia. No elegimos nosotros, es la Iglesia la que ―en 
nombre de Dios― nos acepta y, por sus sacramentos, 
establece entre sus miembros vínculos más fuertes 
que los naturales; de hecho, son tan fuertes que ni la 
muerte los puede socavar. 

En lo anterior radica otra de las características esen-
ciales del pecado: la ruptura metafísica y personal que 
supone el pecado no solo afecta al que lo comete, sino 
a todo el organismo al que pertenece: a la ekklesía, a 
la polis y al cuerpo social e incluso, como dice Rm 8, 
22, al cuerpo cósmico. 

Esto explica el sentido del pecado original y de la Re-
dención de Cristo. Veamos: el cuerpo al que pertenece-
mos es orgánico y tiene miembros que ejercen función 
capital (cabeza), lo que supone que ellos representan, 
actualizan y emplazan a Dios ante los hombres y a los 
hombres ante Dios. Adán y Cristo son las principales 
cabezas de la humanidad y ellos implican y explican 
el destino de todos. 

2. El significado teológico de las 
estructuras de pecado

a) La Iglesia y las estructuras de pecado

En las últimas décadas, la Iglesia ha dado un paso 
más en la comprensión de las consecuencias de la rea-
lidad metafísica y corporativa del pecado de la que ve-
nimos hablando. Ese paso tiene que ver directamente 
con la creciente institucionalización. Hace no muchas 
generaciones, la vida de la mayoría de las personas 
se desenvolvía en torno a unas pocas instituciones: 
familia, iglesia, escuela, ayuntamiento, Estado y poco 
más. En nuestros días estamos involucrados en un 
enjambre institucional: ¿cuántas tarjetas llevo en mi 
billetera?, ¿cuántas suscripciones tengo en internet?, 
¿cuántas instituciones están implicadas en mi trabajo, 
en mi centro de salud, en mi barrio…? 

Este denso mundo institucional hay que juzgarlo 
a la luz de lo que hemos visto hasta ahora; pero, a la 
vez, nos exige una clarificación suplementaria por la 
relativa novedad que implica. Nuestra aportación a 
esta reflexión es la siguiente: 

● La creciente institucionalización no es mala en 
sí misma; más bien es reflejo del desarrollo humano, 
ya que una institución implica mayor interrelación y 
especialización humanas.

● Lo realmente grave es que la inmensa mayoría de 
las instituciones que conocemos dependen, en diversa 
medida, del sistema que impera en casi todo el mundo 
y ese sistema es materialista desde que se impuso a 
nivel mundial. Podríamos decir que el sistema es tal 
porque las estructuras o instituciones trabajan co-
nectadas en red para él, de manera que aquella que 
se salga de esa organización sistémica es combatida 
porque es un peligro real. Es el caso, en parte, de la 
Iglesia católica. 

● Esta dependencia respecto a un sistema antina-
tural y antihumano implica que las instituciones que 
sigan dicha inercia están llamadas a colapsar, como -de 
hecho- se observa en la mayoría de los países. Pero, lo 
más grave es que provocan el sacrificio diario de miles 
de inocentes en el ara del lucro, el placer y el poder: 
los niños hambrientos, abortados, los esclavos, los 
desempleados, las víctimas de las más de 50 guerras 
actuales, los jóvenes solitarios, drogados, suicidados… 
la negación de Dios. Cada una de esas víctimas tiene 
grabada en su alma el nombre de varias instituciones 
que son responsables directos de su ejecución: los 
medios de comunicación que crean una matriz de opi-
nión y silencian el crimen; las estructuras económicas 
que financian y se benefician del crimen; los partidos 
políticos, los sindicatos, las organizaciones sociales y 
religiosas… que sacan votos, fondos, subvenciones y 
adeptos por ser una pieza más del engranaje. Todas 
estas instituciones se excusan diciendo que ellas no 
aprietan el gatillo, que es el mismo argumento que 
utilizaron en Nüremberg los criminales nazis: es la 
pretendida responsabilidad anónima.

A esta institucionalización criminal, la Iglesia le ha 
dado un nombre: pecado social y ―precisando más― 
estructuras de pecado. Esta clarificación la empiezan 
los pobres, primero los del Movimiento Obrero, des-
pués los de Iberoamérica en las Conferencias de sus 
obispos (CELAM): Medellín (1968) y Puebla (1979), 
que son precisas en la denuncia de las organizaciones 
responsables del mal; pero, será el primer papa obrero, 
S. Juan Pablo II, el que aportará más luz terminoló-
gica y teológica, principalmente en la Exhortación 
Apostólica Postsinodal Reconciliatio et Paenitentia 
(Reconciliación y penitentencia) promulgada el 2 de 
diciembre de 1984 y que recoge las discusiones del 
Sínodo de los Obispos de 1983 sobre el tema de la 
reconciliación y la penitencia en la misión de la Igle-
sia moderna. Después de S. Juan Pablo II, han hecho 
mención a este término los demás pontífices, el último 
León XIV en Dilexit Te (nn. 90-98).



10 ID Y EVANGELIZAD 147

b) El orden de los factores sí es importante

San Juan Pablo II explica lo que son las estructuras 
de pecado primero en un documento magisterial doc-
trinal al que acabamos de hacer mención; unos años 
después, desarrolla su enseñanza en otro documento, 
esta vez de moral social: la Sollicitudo Rei Socialis 
(Preocupación por las cuestiones sociales) de 1987. El 
orden es interesante: primero se aclara el contenido 
teológico y luego se avanza en su aplicación práctica. 
De esta forma, la Iglesia supera el moralismo (sea 
personal o social), que siempre es una trampa porque 
sitúa los problemas en el plano de la acción en lugar de 
en el ser. Si las estructuras de pecado afectasen solo a 
la práctica, valdría con cambios legislativos y políticos; 
pero, ellas nos muestran algo mucho más profundo. 
Lo intentamos explicar a continuación:

● Las estructuras no pecan porque no son libres ni 
tienen conciencia propia. Sin embargo, debido a la 
interdependencia de todos los hombres, son el meca-
nismo perfecto para que los pecados de las personas 
(únicos sujetos que pueden pecar) se extiendan hasta 
lugares insospechados, agiganten sus consecuencias 
asesinas y perduren en sus efectos perniciosos. Efec-
tivamente, las estructuras de pecado son el sistema 
linfático que conecta a todos los niveles a la actual 
humanidad; por eso, hacen que nuestras decisiones 
pecaminosas se extiendan, se multipliquen, se agran-
den ―por la suma de otros pecados― y se consoliden. 

● Y lo que es peor: nos van introduciendo en un 
fango vital que se nos va imponiendo hasta verlo 
como natural, ocultando nuestra responsabilidad en 
el anonimato y ―en su etapa última― haciéndonos 
creer que nuestro pecado es algo bueno; por ejemplo, al 
considerar el aborto como derecho o el asistencialismo 

como solidaridad. Ignorar este aspecto de 
hipnosis colectiva o de ambiente condicio-
nador de las estructuras de pecado es uno 
de los mayores errores de muchos grupos y 
movimientos católicos; esto se debe a que 
todavía arrastramos el individualismo que 
nos inocula el protestantismo y la respuesta 
reactiva. 

● Las estructuras de pecado son el instru-
mento privilegiado para el cambio metafísico 
y antropológico que busca Satanás: gracias 
a ellas, la suma de nuestros pecados perso-
nales  ha alterado la constitución misma del 
mundo, el orden querido por Dios para la 
comunidad internacional, para cada nación, 

sociedad y familia; gracias a ellas, se ha generado una 
nueva antropología, basada en la deconstrucción de la 
sexualidad. Y hasta una nueva religión. 

● Las estructuras de pecado no son, en primer 
lugar, fallos o deficiencias en la organización social, 
lo cual se podría arreglar con simples reformas o con 
la aparición de otras estructuras e instituciones. Las 
estructuras de pecado hacen que la fuerza destructiva 
de cada uno de nuestros pecados se multiplique casi 
ad infinitum al interactuar con los pecados de otros, 
encarnándose en mecanismos, leyes, formas de vida 
permanentes, que generan víctimas en serie. El hecho 
de calificarlas como estructuras de pecado las confiere 
esa significación teológica de especial gravedad, de mal 
integral y también es la manera de interpelarnos a to-
dos nosotros: si colaboramos, activa o pasivamente, en 
esas estructuras de pecado, entonces estamos pecando. 
No sirve la defensa de los asesinos en Núremberg.

● No se las debe combatir solo ―ni principalmen-
te― por razones políticas, humanitarias o sociales. Se 
las debe eliminar, ante todo, por razones teológicas: 
porque está en juego el plan querido por Dios, su Amor 
por los últimos, la extensión de su Reino y nuestra sal-
vación.  Por eso, el Magisterio de las últimas décadas 
considera la lucha por la Justicia como esencial en 
la evangelización, ya que no podrá haber conversión 
personal ni familias o sociedades según el plan de Dios 
si no hay voluntad firme de salirse del sistema linfático 
infectado en el que vivimos. 

El combate contra las estructuras de pecado debe 
basarse en un planteamiento apostólico y eclesial: la 
mejor manera de hacer sociedad es hacer Iglesia, decía 
D. Tomás Malagón. Y la Iglesia nace de la Eucaristía, 
que actualiza la Pascua de Cristo y Pentecostés. ●

A N Á L I S I S

...un fango vital que se nos va imponiendo… haciéndonos creer que nuestro pecado 
es algo bueno… aspecto de hipnosis colectiva o de ambiente condicionador de las 
estructuras de pecado…



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

1 1

La naturaleza pecaminosa de estos 
sistemas no reside solo en su causa (la 
suma de pecados individuales), sino, 
sobre todo, en su efecto: inducir la 
comisión de nuevos pecados de mane-
ra permanente y sistemática, incluso 
más allá de la voluntad de quienes 
ayudaron a construir el sistema. De tal 
modo, afirma Rovirosa (GTS), que «El 
individuo puede cometer un pecado 
en un momento dado, pero no puede 
estar pecando veinticuatro horas al 
día y durante semanas y meses ente-
ros. En cambio, el pecado colectivo es 
algo permanente en cada momento en 
la colectividad que lo sufre».

Así, junto al pecado original y las concupiscencias 
(tendencias desordenadas a tener, a dominar y a 
disfrutar), el pecado personal (el verdadero pecado) 
puede tener también su origen en los ambientes, las 
instituciones y los sistemas pecaminosos de los que 
formamos parte. Es más, para Rovirosa también el 
pecado original «es un caso de pecado colectivo en la 
colectividad de los no bautizados».

Normas, reglas y costumbres pecaminosas

El elemento pecaminoso presente en un ambiente, 
institución o sistema puede localizarse en sus reglas 
o normas, sea porque directamente inducen el pecado 
(por ejemplo, una ley que fomente el aborto), sea por-
que, sin ser pecaminosas per se, fomentan y facilitan 
el pecado (por ejemplo, una Compañía de Seguros 
que asume la defensa de sus asegurados aún en caso 
de estafa). También puede localizarse en costumbres 
o prácticas aceptadas por todos como cosa normal 
y decente, pese a no serlo (por ejemplo, la práctica 
aceptada en un gremio de comerciantes de desviar al 
mercado, para lucrarse con ello, productos destinados 
a un mercado protegido). 

Estructuras de pecado
Ambientes, instituciones y sistemas peca-

minosos

 C omo señala el padre Carlos Ruiz (La espirituali-
dad trinitaria de Guillermo Rovirosa, 2011), 
Rovirosa no usa el término estructuras de peca-

do, sino otro perteneciente al mismo campo semántico: 
pecado colectivo. Es, sin embargo, muy consciente de 
que el pecado solo puede ser personal («personal e in-
transferible», afirmará Rovirosa con su habitual gracejo 
en Gremio de Teología Social –GTS–, pues es «hijo de 
la libertad»). Por ello, aclara, el uso en esta expresión 
solo es una forma de hablar para referirse a la realidad 
objetiva (que también se puede llamar estado de pe-
cado) creada por la multiplicación y reiteración de los 
pecados individuales. Es decir, a una realidad que es 
consecuencia de los pecados individuales (los únicos 
que existen), pero que (y esto es lo importante), puede 
ser causa inductora de nuevos pecados. Esa realidad 
objetiva puede ser, según Rovirosa, un ambiente pe-
caminoso, que induce al pecado (por ejemplo, un am-
biente racista o xenófobo), una institución pecaminosa 
(como un Estado dictatorial) o todo un sistema jurídico 
–jurídico-político o jurídico-económico– inductor de 
pecado (como el capitalismo o el comunismo).   

Estructuras de pecado y 
estructuras de gracia en el 

pensamiento de Guillermo Rovirosa
Miguel Ángel Ruiz

Guillermo Rovirosa Albet (1897-1964) sabía mucho –y de 
forma no solo teórica– de estructuras de pecado, pero también 
de estructuras de gracia. Su empeño en dar la buena noticia a 
los pobres, en evangelizar el mundo obrero, era inseparable de 
su voluntad de identificarse con la situación de opresión en que 
vivían y, por consiguiente, de reconocer, denunciar y combatir 
con ellos las estructuras que los oprimían. Esto lo llevó a 
postular estructuras que impulsaran su liberación, poniendo 
todo su ardor en la construcción de la Hermandad Obrera de 
Acción Católica (HOAC) y en la animación de experiencias 
cooperatistas. Sus reflexiones, sin perjuicio de su impecable 
calidad teológica, cuentan con el valioso respaldo de su vida 
militante.



12 ID Y EVANGELIZAD 147

A estas reglas, normas y costumbres las denomina 
Rovirosa pecados jurídicos, usando, de nuevo, una 
analogía, pues no son propiamente pecados, sino, 
más bien, consecuencias del pecado personal y cau-
sa de nuevos pecados, también personales. Son un 
elemento de los ambientes, instituciones y sistemas 
pecaminosos.

Importancia de los ambientes pecaminosos

El modo en que estos pecados jurídicos dan paso a 
las estructuras de pecado lo aborda Rovirosa a través 
de su reflexión sobre los ambientes y las colectivi-
dades. Las normas, reglas o costumbres configuran 
una especie de «ley moral real de la colectividad», es 
decir, «una jerarquía de valores y contravalores que se 
aceptan como un dogma» y crean, de este modo, «un 
ambiente [moral o, más bien, amoral] del que bebe 
la colectividad». En varios escritos (¿De quién es la 
Empresa?, Coopin, Fenerismo…), Rovirosa denomina 
consentimiento universal a este ambiente. Por ejem-
plo, hay consentimiento universal sobre la bondad del 
préstamo con interés o sobre la bondad de la empresa 
capitalista por acciones; sobre la bondad del capitalis-
mo o del comunismo e incluso sobre la bondad de la 
lucha por la existencia como motor de la vida social. 
Por causa del consentimiento universal, dirá Roviro-
sa en el Coopin, «Todos creemos que la cosa en sí es 
buena y que lo malo son los excesos. Con este criterio 
se establecen reglamentos, normas, leyes... tanto en el 

orden natural (que compete principalmente al Estado 
y sus organismos) como en la misma Iglesia».   

Rovirosa (GTS) hace aportaciones interesantes, 
en las que no profundizaremos por falta de espacio, 
pero que apuntamos para reflexionar: el papel de la 
propaganda (incluido el cine) en la formación de los 
ambientes, afirmando que  «Las human relations, las 
propagandas, los lavados de cerebro, etc. tienden a 
mantener el infantilismo de los pequeños trabajado-
res, para que se convenzan de que les conviene lo que 
precisamente conviene a otros»; la «simbiosis» entre 
la comunidad y ambiente: «la colectividad forma el 
ambiente, pero el ambiente forma la colectividad»; 
el surgimiento histórico de los ambientes como un 
proceso evolutivo generalmente imperceptible para 
quienes lo viven: «cuando se hace perceptible, es que 
ya se encuentra en un estado avanzado»; la victoria 
necesaria de los ambientes sobre el individuo aislado: 
«el individuo aislado, sumergido en un ambiente, 
sucumbe siempre»; el fariseísmo de quienes ostentan 
el poder de crear normas con capacidad de influir en 
los ambientes: «Todo ser humano, incluso el más 
depravado, desearía rodearse de personas decentes, 
y si el mismo se hallara fuera y por encima de la ley, 
seguramente promulgaría leyes justas. Pero la tragedia 
aparece cuando uno quiere cohonestar la ley que uno 
querría para los demás con la ley que se ha hecho para 
sí mismo… Entonces busca una especie de compromiso 
inestable: una ley que prohíba a los demás lo que yo 

A N Á L I S I S

…las propagandas, los lavados de cerebro, etc. tienden a mantener el infantilismo de los pequeños trabajadores, para que se convenzan de que 
les conviene lo que precisamente conviene a otros.



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

13

me permito a mí mismo… leyes… que obliguen a la 
multitud de los minus habentes [los que menos tienen] 
a ser justos, abnegados y cumplidores… y que permitan 
a los situados hacer lo que les venga en gana».

Institucionalización de los ambientes peca-
minosos

Cuando los ambientes son configurados, reforzados 
o impulsados de forma sistemática mediante normas 
o reglas jurídicas, forman instituciones (fenómeno 
de la institucionalización de la realidad social). Es 
entonces cuando pueden inducir el pecado de forma 
permanente y sistemática, creando un estado de pe-
cado permanente. En estos casos, ya podemos hablar 
con plena propiedad del pecado social (estructuras de 
pecado). Una masa no institucionalizada, una colecti-
vidad inorgánica, una turba, no tiene esa capacidad, 
aunque, ocasionalmente, puede generarse en ella un 
ambiente efímero que la lleve a una suerte de pecado 
social, como ocurre en las explosiones de violencia 
callejera, por ejemplo.

¿Pecados o errores?

Una interesante reflexión rovirosiana plantea la 
posibilidad de que los ambientes sean antes fuente de 
error que de pecado. En la medida en que transmiten 
como verdaderos (por consentimiento universal), 
juicios de hecho y juicios morales que, realmente, son 
falsos (como aquel que sostiene que el arrendamiento 
es beneficioso para la sociedad), inducen acciones 
dañinas (como la ruina de un comerciante que no 
puede pagar el alquiler o el préstamo recibido o la 
imposibilidad de una pareja joven de formar su fami-
lia) que están basadas en dicho error. Podría hablarse 
entonces, dice Rovirosa, de «errores sociales» antes 
que de «pecados sociales».

Reflexiona así Rovirosa: «En la vida, lo que se llama 
“consentimiento universal” acostumbra a tener una 
fuerza muy superior a la que se le atribuye… Gran 
parte de los principios que aceptamos como normas 
de la propia vida los hemos aceptado como verdades, 
principalmente por la autoridad de quienes los han 
formulado y de los que los han transmitido. Frecuen-
temente, se produce una especie de inhibición del 
juicio individual frente a lo que nos “parece” un juicio 
colectivo»

Algunas estructuras de pecado
Rovirosa analizó con detenimiento varios de estos 

ambientes, estructuras y sistemas de pecado, en par-

ticular el sistema capitalista (y más en concreto, la 
empresa capitalista por acciones), así como el sistema 
comunista (al que considera una modalidad de capi-
talismo, un capitalismo de Estado). 

Como acabamos de decir, consideró pecaminosa o 
inductora de pecado («pecado jurídico») la norma-
tiva que autoriza y regula el arrendamiento (que él 
denomina fenerismo, título de uno de sus libros en 
el que estudia estas cuestiones). En el arrendamiento 
sitúa el elemento clave tanto para la explotación del 
trabajador (el contrato laboral como arrendamiento 
de servicios), como  para la acumulación de capital 
mediante el arrendamiento de bienes, sea de inmue-
bles o de dinero, incluido el instrumentado mediante 
acciones y otros títulos valores (mecanismo especial-
mente estudiado en su libro ¿De quién es la empresa?).

Sobre estas normas (esenciales para el capitalismo 
actual) y sus correspondientes prácticas mercantiles 
se ha construido un sólido consentimiento universal, 
inserto, a su vez, en mentalidades que hacen invisi-
ble, incluso para los cristianos, el enorme abuso que 
conllevan. ¿No ocurre que nos indignamos al ver cómo 
muchos pequeños comercios cierran sus puertas por-
que el alquiler del local, propiedad de un rentista im-
productivo, no les permite tener beneficios o de cómo 
muchas jóvenes parejas no pueden iniciar su familia 
por el alto coste de los alquileres? ¿Y no ocurre que, 
al mismo tiempo, en cuanto heredamos un piso, pen-
samos de inmediato en ponerlo en alquiler porque «te 
dan más que en el banco» o, si no lo hacemos (porque 
no tenemos piso alguno en herencia), sentimos envidia 
de quienes sí lo tienen y pueden arrendarlo? 

Estructuras de gracia
Afirma Rovirosa (GTS): «No hay duda de que las 

instituciones a que el hombre pertenece y que cons-
tituyen parte de su “ser”, pueden “contaminarlo” e 
inducirle al pecado, o pueden “purificarlo” e inducirle 
a la virtud, según sea la índole genérica y la especifica 
de cada institución a la que el hombre está adscrito en 
una parte de su “ser”»

Espiritualidad trinitaria

La espiritualidad de Rovirosa se puede calificar 
como espiritualidad trinitaria, pues en su centro está 
la realidad de la Trinidad divina, una comunidad de 
amor. Como explica C. Ruiz en la obra citada: «la 
imitación de Jesucristo ha de consistir principalmente 
en hacer nuestra su “esencia” que es pura unión subs-
tancial con el Padre, aspirando a ser perfectos como 



14 ID Y EVANGELIZAD 147

Él y caminando hacia Él con Cristo».  En este sentido, 
añade, «el Nuevo Testamento, con la revelación tri-
nitaria, nos aparece todo él destinado a la realización 
de esta unidad entre los hombres: “Que todos sean 
uno, ¡oh, Padre!”», y continúa: «el seguidor de Cristo 
es (como Dios) esencialmente comunitario, social, y 
es cristiano en cuanto participa de las relaciones di-
vinas; como el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, son 
en tanto en cuanto participan de estas relaciones. La 
diferencia está en que en la Trinidad estas relaciones 
son substanciales, mientras que en el hombre son un 
accidente que se une a su persona; y que en Dios hay 
una participación por necesidad, mientras que en el 
hombre es por la libérrima voluntad de Dios. Por ello, 
el cristiano busca a “los otros” en cierto sentido como 
busca a Dios, sabiendo que en la medida que él y los 
otros estén concordes, en esa medida darán gloria a 
Dios.»

Encarnación de la Trinidad
Consecuencia natural del anterior razonamiento 

teológico son las estructuras de virtud o de gracia, 
que aparecen insertas, por tanto, en el plan de Dios 
y no como meros artilugios instrumentales (y, por 
tanto, opcionales) para una sociedad cristiana. Así 
lo explica C. Ruiz «todo lo anterior, si es verdadero 
amor cristiano –dice Rovirosa [Boletín HOAC, n.º 
23]–, tiene que manifestarse en ciertas realidades 
que sean encarnación de la Trinidad en la Tierra; las 
principales son: la familia, la Iglesia y las asociaciones 
que existan dentro de ellas, por ejemplo, la HOAC, 
que debe ser una concreción de la vida divina de la 
Santísima Trinidad». La ligazón fundamental en estas 
estructuras es el amor (y no un amor cualquiera). Por 
ello, su esencia es ser verdaderas comunidades (donde 
se vive la comunión).   

Es claro que estas estructuras, como son la Iglesia 
(la HOAC en cuanto parcela de la Iglesia) y la familia 
(como Iglesia doméstica), son algo más que estructu-
ras en el sentido sociológico o jurídico y tienen una 
dimensión teológica, pues a través de ellas, como dice 
el autor, «se encarna la Trinidad en la tierra». Pero 
tampoco las estructuras de pecado son meras institu-
ciones jurídicas (aunque también lo sean), sino que 
son, en el plano teológico, verdaderos ídolos, como, 
por ejemplo, el dinero (Mamón), que suplantan a 
Dios. Tras ellos está, riéndose de quienes los adoran, 
el Maligno.

Por tanto, elegir la verdad de la Trinidad presente en 
una estructura o el engaño y la falsedad de los ídolos 
es una decisión de trasfondo teológico y espiritual y 

no una mera decisión de orden técnico-económico o 
técnico-jurídico. 

Persona y masa en estructuras de pecado y 
de gracia

Si las estructuras de virtud o de gracia establecen 
vínculos de unión y fraternidad, las estructuras de 
pecado conllevan la disolución y el aislamiento. Su 
principio no es el amor (manifestado en el ejercicio de 
virtudes de pobreza, la humildad y sacrificio), sino el 
egoísmo, aunque este egoísmo pueda adoptar formas 
organizativas en cuanto suma de egoísmos o egoísmo 
colectivo. Por ello, si la estructura de gracia es una 
comunidad viva, una estructura de pecado es siempre 
una realidad «muerta», un ensamblaje de egoísmos 
estériles. Afirma Rovirosa (GTM) «Todo lo colectivo 
es pecado, ya que lo colectivo tiende a despersonali-
zar al hombre y lo reduce a simple categoría animal, 
y eso es siempre pecado (más o menos grave, más o 
menos consciente). Todo animal es colectivo, ya que, 
en este caso, los comportamientos individuales nunca 
son peculiares del individuo, sino de la especie (la 
colectividad) que impone inexorablemente su acción». 

En cambio, las estructuras de gracia no sumergen 
al individuo en el anonimato colectivista. Rovirosa 
(GTS), considera que una institución «solo se jus-
tifica» (moral y teológicamente para el seguidor de 
Cristo) «como medio para que cada cual pueda llegar 
a ser él mismo, diferente de todos cuantos han exis-
tido y existirán. El Cristianismo […] tiene la cualidad 
fundamental de hacer que cada hombre tienda a “su” 
perfección, diferente de la de los demás. El desarrollo 
de estas perfecciones individuales, diferentes y com-
plementarias, ha de dar como resultado un verdadero 
perfeccionamiento social, siempre que las institucio-
nes conspiren a un perfeccionamiento individual». 
Concluye Rovirosa: «Lo colectivo excluye el Amor. Y 
como el hombre no puede estar vacío, donde no hay 
amor cristiano aparece inmediatamente el germen del 
pecado más o menos desenmascarado». 

La misma idea reitera Rovirosa cuando distingue el 
hombre como individuo y el hombre como persona. 
Afirma (GTS): «Si el acento se sitúa en el hombre 
como individuo, vamos de cabeza a la animalidad y a 
la ferocidad, a la “ley de la selva” […] En cambio, si el 
acento se sitúa en el hombre como persona, conduce a 
la imagen y semejanza del Dios trinitario, cuya ley de 
vida es el Amor. En este caso, la pieza fundamental, 
junto al Uno, es el Tres, que en este mundo es la fami-
lia. El Todo (en lo humano) no es el individuo, sino la 
familia. El individuo es parte y su plenitud (individual) 

A N Á L I S I S



ID Y EVANGELIZAD 147

A N Á L I S I S

15

solo puede buscarse en una fusión amorosa con los 
demás individuos incompletos y complementarios que 
constituyen la familia».

De nuevo damos la palabra a C. Ruiz: «La idea 
Trinitaria nos hace percibir el egoísmo en su raíz más 
profunda, así: si Dios es “una relación de Personas”, 
lo más contrario a este Ser será el “ser-no-relación”, el 
ser cerrado en sí mismo, el ser egoísta. De facto y de 
iuro, afirma Rovirosa, ninguna persona humana puede 
aspirar por sí sola a la perfección, ya que “la plenitud 
del ser sólo está en la comunión de varias personas”. 
La unicidad personal no sólo no ayuda a la perfección, 
sino que la hace imposible. Cabía el peligro de que 
cuando Cristo nos reveló las posibilidades infinitas 
del hombre, éste quisiera desentenderse de todo lo 
finito, y esto se evitó al manifestar que solamente nos 
podemos acercar al Infinito en la medida que nos una-
mos (comunión) con otros seres finitos. Si el egoísmo 
individual es la caricatura del Dios-Uno, el egoísmo 

colectivo es mucho más trágico al ser la caricatura 
del Dios-Trino; este es el caso del comunismo o del 
capitalismo».

Construcción de estructuras de gracia
La construcción de las estructuras de gracia pasa, 

como la de estructuras de pecado, por la construc-
ción de los ambientes.  Si el individuo aislado, como 
decíamos cuando queda sumergido en un ambiente, 
sucumbe siempre, la única solución será «formar un 
contra-ambiente», lo que solo ocurre cuando «un 
individuo se une a otro» y, añade, «todo dependerá 
de la firmeza de su convicción enfrente de la fuerza de 
convicción de los que viven el ambiente general». Por 
lo que respecta a la omnipresente propaganda, Rovi-
rosa afirma, con su característica llaneza: «no hay otra 
defensa que hacernos conscientes de esa tomadura 
de pelo por tontos, y defendernos. Ahí está la raíz del 
cooperatismo».●

SUSCRIPCIÓN Ediciones "VOZ DE LOS SIN VOZ"

Nombre  .................................................................................................................................................................

DNI  ......................................................................e-mail .......................................................................................

C/  ...................................................................................................................  nº .............  piso ...........................

Localidad  ...........................................................  Provincia  ............................................  CP ..........................

Tlf fijo  ............................................................... Tlf móvil ...................................................................................

Deseo suscribirme a las Ediciones
"Voz de los sin Voz" en la modalidad de:

• AUTOGESTIÓN  (revista bimestral)
 F como COLABORADOR (10 envíos)   15 € / 2 años

 F como AMIGO 30 € / 2 años
(2 suscripciones y una la recibe un empobrecido del 3er. M.)

• AUTOGESTIÓN + LIBROS   (5 revistas + 5 libros)
 F como COLABORADOR   20 € / 1 año

 F como AMIGO  40 € / 1 año
(2 suscripciones y una la recibe un empobrecido del 3er. M.)

• ID y EVANGELIZAD   (revista bimestral)
 F como COLABORADOR (10 envíos)   15 € / 2 años

 F como AMIGO  30 € / 2 años
(2 suscripciones y una la recibe un empobrecido del 3er. M.)

• ID y EVANGELIZAD + LIBROS  
(5 revistas + 5 libros de espiritualidad o teología)

 F como COLABORADOR   20 € / 1 año

 F como AMIGO  40 € / 1 año
(2 suscripciones y una la recibe un empobrecido del 3er. M.)

ORDEN de DOMICILIACIÓN BANCARIA
Muy sres míos:

Con cargo a mi cuenta y hasta nuevo aviso, atiendan 
la presente orden de domiciliación de los recibos que 
presente el Movimiento Cultural Cristiano.

ES

IBAN OFICINA D.C. NÚMERO DE CUENTAENTIDAD

Titular de cuenta:

DNI:

Fecha: ..........................................

Firma:

Ediciones "Voz de los sin Voz"
Avda. Monforte de Lemos 162.- 28029 MADRID.-           
Tlf-Fax: 91/ 373 40 86
email: administracion@solidaridad.net



LECCIONES DE LOS PATRONOS DE LA EDUCACIÓN 
“LLa antropología cristiana es la base de un estilo educativo que promueve el respeto, el 

acompañamiento personalizado, el discernimiento y el desarrollo de todas las dimensiones humanas”  
—Documento Diseñar nuevos mapas de esperanza, Carta Apostólica del Papa León XIV de 28 de octubre de 2025, en el 60 aniversario 

de la Declaración Conciliar Gravissimum Educationis del Concilio Vaticano II sobre la educación cristiana— 

Patronos de universidades, 
academias y escuelas 

católicas, así como  de 
maestros, estudiantes y 

demás personas que forman 
parte del proceso educativo  

San Juan Bosco 
Padre y maestro de la juventud 

“Transformar disciplina 
en razonabilidad y 

proximidad” 

“La sinceridad y no la 
abundancia de palabras, 

toca el corazón”  

San John Henry 
Newman 

Santo Tomás 
de Aquino 

“La alfabetización y el cálculo 
son dignidad antes que 
competencia” 

“Cada niño es un don único de 
Dios y el acto de enseñar un 
servicio al Reino de Dios” 

San Marcelino 
Champagnat 

“Sensibilidad ante las 
situaciones de abandono 
de la juventud”   

San José de Calasanz 
Patrono de las escuelas populares 
cristianas  

San Juan Bautista 
de La Salle 
Patrono universal de los 
educadores de la juventud 

Patrono de la educación y los 
profesores   

Niños huérfanos con su educadora, India. ID 26673384 © Pivariz | Dreamstime.com



16 ID Y EVANGELIZAD 147

1. Un contexto de guerra antisemita y anticristiana

 E l 10 de mayo de 1940, en plena Segunda Guerra Mundial, la Alemania 
nazi invadió Francia. La ocupación se prolongaría hasta 1944. Se 
confirmaban así los temores que en años anteriores ya se presentían 

en diversos ambientes. Según confiesa H. de Lubac en sus Memorias: «tras 
la llegada de Hitler al poder, se percibía cada vez más angustioso, el “incre-
mento de los peligros”. Sobre la atmósfera social, nacional e internacional, 
gravitaba una pesadumbre, que iba en creciente hasta resultar intolerable». 
Tras el armisticio en Compiégne el 22 de junio de 1940, la nación francesa 
quedaba dividida en: una zona norte, ocupada por los nazis, teniendo como 
capital París; y una zona sur, libre, pero colaboracionista con las fuerzas 
del Tercer Reich, gobernada por el mariscal galo H. Pétain, cuya sede fue 
la ciudad de Vichy. 

Este gobierno colaboracionista de la zona sur promulgó leyes de corte 
nacionalsocialistas para la persecución y exterminio masivo de los judíos 
residentes en Francia, promoviendo un antisemitismo a todos los niveles 
mediante una campaña publicitaria de radio, cine, prensa, carteles, fotogra-
fías; también con leyes arbitrarias, persecución, violencia etc. Esta situación 
no solo afectaba a los judíos, también iba de lleno contra la Iglesia Católi-
ca, según evidenciaba H. de Lubac en una carta enviada a sus superiores 
jesuitas: «las ruinas son, en efecto, inmensas. Por todas partes se cierran 

H i s t o r i a
Henri de Lubac y la 
resistencia cristiana al 
nazismo
P. Osmin Serrano

Este artículo versa sobre una etapa de la vida poco conoci-
da de Henri de Lubac, uno de los mayores teólogos del siglo 
XX: su participación en la resistencia cristiana al nazis-
mo durante la invasión alemana a Francia en la Segunda 
Guerra Mundial. Se trató de una resistencia que promovió 
diversos análisis y denuncias de las causas que llevaron a 
la gestación y desarrollo de un neopaganismo que buscaba 
la apostasía de Europa. 

H I S T O R I A



ID Y EVANGELIZAD 147

H I S T O R I A

17

centración, la dictadura ideológica, la explotación de 
los hombres y la guerra entre las naciones con el afán 
expansionista. En este sentido, cuando Lubac plantea 
lo espiritual no lo hace en desconexión a lo temporal 
o externo, sino que la intrínseca relación entre lo so-
brenatural y lo natural, lo espiritual y lo temporal se 
conectan de tal modo que el ataque nazi a la primera 
de estas dimensiones pervertiría decididamente a la 
segunda. Así, los alemanes habían logrado justificar lo 
injustificable: el horror de la guerra, el antisemitismo 
y el anticristianismo. 

3. Causas del antisemitismo y 
anticristianismo 

El 1 de octubre de 1941, el padre de Lubac pronun-
ciaba una conferencia titulada Explicación cristiana 
de nuestro tiempo. En ella, realiza un agudo análisis 
del proceso de degradación antropológica, moral y 
religiosa que experimentaba la cultura cristiana en la 
Europa y Francia de aquellos años. Al mismo tiempo, 
describe las causas históricas y espirituales que lleva-
ron a la proliferación de los totalitarismos, entre ellos 
el nazismo. Advierte del antisemitismo y propone una 
reconstrucción de la vocación cristiana de Francia y un 
renacimiento del catolicismo. 

Para el jesuita, la existencia de la Segunda Guerra 
Mundial y el nazismo, se trataba de una crisis interna 
de la civilización europea en la que se intenta socavar 
los cimientos cristianos sobre los que fue edificada la 
cultura occidental. Sin embargo, este proceso de de-
gradación no es una cuestión esporádica en la historia, 
por el contrario, se trata de una situación de vieja data 
con características espirituales, ideológicas y filosóficas 
bien definidas. Por ello, el jesuita considera que existen 
cuatro causas estrechamente interrelacionadas que 
constituyen cuatro etapas de un proceso que ha gene-
rado dicha situación.

La primera versa sobre la vivencia de la fe. De Lubac, 
comienza haciendo una dura afirmación: «en la raíz de 
todo, hay que decirlo, hay un fallo de los cristianos». 
Porque en el pasado Europa era cristiana y eso le con-
fería una fe, una moral y unos principios rectores que 
crearon una conciencia y una unidad. No obstante, 
en los últimos siglos esa fe viva y activa se debilitó 
en dos puntos fundamentales: por una parte, la fe se 
convirtió para muchos en algo habitual, una simple 
tradición carente de eficacia real, puesto que ya no era 
un principio de vida e invención; por otra, se redujo la 
fe al ámbito privado, como si el cristianismo careciera 
de principios rectores para la vida de los Estados o los 
diversos asuntos sociales, fue la era del maquiavelis-

o se transforman las escuelas religiosas, se disuelven 
las asociaciones católicas, se suprimen una tras otra 
las facultades de teología, se obstaculiza de mil mane-
ras el apostolado de las órdenes religiosas y se reduce 
a la nada la prensa católica. Se toman medidas contra 
todas las personalidades cristianas que aún no han sido 
eliminadas o exiliadas. En la mayoría de los casos, basta 
con simples operaciones policiales, ya que el Estado 
nazi no se preocupa por la legalidad. Periódicamente, 
se desatan grandes campañas: juicios por “divisas”, 
juicios por costumbres, juicios por “catolicismo políti-
co”... El objetivo no es tanto destruir completamente el 
cristianismo como degradarlo. Se denuncia como algo 
despreciable, al tiempo que se intenta arruinar todos 
sus focos de influencia, cultura y fuerte espiritualidad. 
En todas partes se impone una enseñanza pagana. La 
infancia y la juventud son sistemáticamente descristia-
nizadas, y las apostasías se multiplican».

La ocupación nazi, el drama de la guerra, el racismo 
antisemita, la deportación de judíos a campos de con-
centración, la inercia de la mayoría de los cristianos, la 
pretensión de instalar en Europa un neopaganismo, la 
persecución a los cristianos críticos con el régimen ger-
mano y el asesinato de amigos fue el contexto existencial 
donde H. de Lubac, junto a otros jesuitas, laicos y algu-
nos protestantes, promovieron la resistencia cristiana al 
nazismo, caracterizada por ser una lucha no violenta y 
por la promoción de la conciencia de los franceses, me-
diante diversas conferencias y la divulgación clandestina 
de los Cuadernos de Testimonio Cristiano, recordando 
la verdad de la doctrina cristiana y las condenas de la 
Iglesia a los regímenes totalitarios, procurando sacar a 
muchos cristianos del letargo en que se encontraban. 

2. El combate espiritual
Para Henri de Lubac y sus compañeros de la resisten-

cia cristiana, la propagación del nazismo por Europa, 
no era un mero cambio de régimen o del cambio de un 
sistema político por otros que crearía nuevas condicio-
nes sociales. Se trataba de un ataque a la cuestión funda-
mental de la existencia humana, es decir, la fe cristiana, 
la concepción del hombre y la vida, la espiritualidad y el 
mundo interior. Se intentaba instalar una inversión de 
los valores de la cultura occidental que durante siglos 
había sido estructurada por el cristianismo, ahora se 
pretendía promover un neopaganismo estableciendo 
una religión de reemplazo con nuevos dioses, siendo 
el principal el Estado. La consecuencia directa era un 
neopaganismo antiteísta y antihumanista. 

Todo ello, constituía el fundamento teórico de la 
persecución a judíos y cristianos, los campos de con-



20 ID Y EVANGELIZAD 147

el peligro de las ideologías. Para de Lubac, estas vaci-
laciones y falta de unidad explican en gran medida la 
historia del catolicismo francés del último siglo, tanto en 
el pueblo de Dios como en las directrices de la jerarquía 
de la Iglesia.

La tercera la constituye la influencia de la filosofía 
moderna. La cual, expulsaba el Misterio divino de la 
vida de los hombres y del mundo. De Lubac no subesti-
ma sus esfuerzos filosóficos, pero critica su metodología 
que opera mediante la crítica positivista, cientificista, 
racionalista e idealista, constituyendo una acción corro-
siva en la vida y la cultura. Las consecuencias de este 
planteamiento filosófico son descritas por el jesuita en 
los siguientes términos: «todo este trabajo de pensa-
miento, cuya grandeza no debe subestimarse, se traduce 
en la práctica en la pérdida del Dios vivo. El mundo 
se convierte entonces en un mundo de abstracciones, 
cuando no se reduce absurdamente a un mundo de fe-
nómenos. Al perder su trasfondo misterioso, ha perdido 
su alma. El hombre se encuentra aislado, desarraigado, 
“desorientado”. Se asfixia: es como si una máquina neu-
mática le hubiera vaciado por dentro... La consecuencia 
no es solo un desequilibrio social. El mundo mismo 
parece “roto”. En lo más profundo de la conciencia, 
una desesperación metafísica. Es esa hambre y esa sed 

de las que hablaba antaño 
el profeta Amós: hambre y 
sed absolutas, porque son 
hambre y sed impotentes del 
Absoluto». En consecuencia, 
este tipo de filosofía generaba 
una triple negación: de Dios, 
del mundo y del hombre, 
quedando reducido todo a 
mera fenomenología y deses-
peración humana ante la falta 
de aquello que lo conforma y 
sustenta: el Dios vivo.

Por último, la cuarta cau-
sa es el reemplazo, como 
consecuencia de las tres pre-
cedentes, puesto que una fe 
degradada a la costumbre y la 
desencarnación, una cultura 
colonizada por las ideologías 
y un mundo vaciado de con-
tenido religioso, generaba un 
vacío existencial en el hombre, 
el cual requería ser llenado. 
Aquí, surge lo que el jesuita 
llama el «reemplazo», para 

mo en política (tiranía) y del liberalismo en economía 
(interés individual). Así, «a través de una verdadera 
“traición de los clérigos”, lo mejor de la vida religiosa 
tendía con demasiada frecuencia a refugiarse en una 
especie de misticismo desencarnado, dejando el “siglo” 
en su camino de perdición». Con ello, la justicia y la 
caridad se entendían como obligaciones individuales, 
perdiéndose el sentido profundo de Iglesia en cuanto 
comunidad fraterna.

La segunda la conforma la proliferación de ideologías 
de inspiración cristiana. Comenzó a imponerse en la 
conciencia de las masas un conjunto de nuevos ideales 
nacidos, en parte, del cristianismo: libertad, igualdad, 
fraternidad, la independencia estadounidense y la 
Revolución francesa, nacionalismo, progreso, justicia 
social y sociedad internacional. A pesar de ello, aun-
que «de origen cristiano, estas ideas fueron difundidas 
y profesadas por hombres que, en su mayoría, ya no 
eran creyentes. Eran ideas secularizadas y, por tanto, 
a menudo esterilizadas y distorsionadas, volviéndose 
ineficaces, incluso peligrosas. Ideas que habían caído 
en el rango de las ideologías y utopías». Ante ellas, 
no había unidad de criterios entre los cristianos, para 
algunos despertaban admiración por tener inspiración 
cristiana, mientras para otros levantaban sospecha por 

H I S T O R I A



ID Y EVANGELIZAD 147

H I S T O R I A

21

llenar el vacío del hombre al estar separado de la vida 
superior. Con lo cual, «a la fe le sigue una credulidad 
turbia. El racionalismo ha expulsado el misterio: el mito 
ocupa su lugar». Con ello, lo que empezaron siendo 
fórmulas para la vida social, terminaron siendo mitos 
que fomentan un paganismo con nuevos ídolos que 
pretenden resolver todo problema humano, rompiendo 
absolutamente con la fe cristiana.

Henri de Lubac remonta el inicio de estas causas al 
s. XVI, asociándolas a dos grandes factores casi simul-
táneos: el Renacimiento y la Reforma. Sin denostar los 
elementos positivos que aportaron a la humanidad, para 
el jesuita no es menos cierto que el primero terminó 
negando el ideal del cristianismo, desgarrando la vida de 
los hombres en sociedades alejadas del Evangelio y de la 
Iglesia, mientras que el segundo, terminó en el cisma y 
en el triunfalismo de los particularismos religiosos. Con 
ello, lo que empezó siendo simples recetas empíricas, 
se convirtió en un sistema, en una doctrina totalitaria. 

Con todo, nuestro jesuita no era pesimista respecto 
a la historia, como si la situación que vivía Francia se 
tratase de un abismo sin salida. Por el contrario, plan-
tea que «este proceso de descomposición está lleno de 
gérmenes de progreso». Por ello, advierte del error de 
una ilusión retrospectiva que añore y desee instaurar 
el pasado como forma de vida. Al igual que el trigo y 
la cizaña, piensa el jesuita que en los últimos siglos la 
ciencia, la filosofía y las convulsiones y movimientos 
sociales han aportado elementos valiosos para el enri-
quecimiento espiritual del hombre, no ser conscientes 
de ellos supone «una miopía intelectual». En conse-
cuencia, a pesar de todo, Occidente está avanzando, la 
resistencia a los totalitarismos es una prueba de ello. 

Ante tal panorama, el p. de Lubac planteaba un re-
descubrimiento de la vocación cristiana de Francia y un 
resurgimiento del catolicismo, recordando los orígenes 
de la cultura occidental: Grecia (razón lógica), Roma 
(derecho y gobierno) y cualitativamente superior el 
Evangelio (idea del hombre) que han logrado desarrollar 
la centralidad de la persona y la comunidad. El jesuita 
propone una obra de reconstrucción en Francia desde el 
espíritu cristiano y la tradición francesa, caracterizada 
por tres puntos: respeto a la persona, apertura a una 
comunidad espiritual y fe en Dios. Para de Lubac, esto 
constituye la esencia del programa de la revolución 
humana, condición necesaria para una buena orienta-
ción y éxito duradero de las revoluciones nacionales. Si 
se apega a dicho programa, Francia se encontrará a sí 
misma en lo mejor de su pasado y su vocación cristiana 
perenne.

4. El fundamento religioso del comunismo 
y el nazismo

La proliferación de sistemas totalitarios por Europa, 
junto con la invasión alemana a Francia y la expansión 
del nazismo, no es vista por el p. de Lubac como una 
cuestión meramente política y bélica. El jesuita entiende 
que detrás de ello se encierra un fundamento teológico 
con trágicas consecuencias para el cristianismo. Esto 
le llevó a realizar un estudio llamado Los fundamentos 
religiosos del nazismo y del comunismo, donde deja 
al descubierto el fundamento religioso de dos grandes 
sistemas totalitarios; el comunismo o marxismo bol-
chevique y el nazismo alemán. Para ello, procede me-
todológicamente analizando los postulados principales 
de los que él considera son los padres intelectuales de 
ambos sistemas: Feuerbach y Nietzsche, y subsidia-
riamente Hegel y Heidegger. Para luego demostrar las 
convergencias y divergencias entre ambos sistemas, así 
como su actitud teórica y práctica frente al cristianismo.

El argumento de fondo y que va a estructurar todo 
este estudio es que tanto el comunismo como el nazismo 
rechazan a Dios, por tanto, también el cristianismo. Sin 
embargo, el comunismo rechaza todas las religiones por 
su ideal de ateísmo, mientras que el nazismo rechaza 
sobre todo el cristianismo para remplazarlo por una 
nueva religión basada en mitos y símbolos tomados 
del antiguo paganismo nórdico con la pretensión de 
dominación universal. En ambos casos, el fundamento 
religioso es que se trata de una religión de remplazo: 
«ambos son sistemas completos, “totalitarios” […] en 
el sentido de que se presentan como una concepción 
completa del mundo y de la existencia y como una forma 
completa de salvación […] Por lo tanto, son verdaderas 
“religiones”, aunque sean “religiones de remplazo”. 
Esto se ha señalado a menudo. “El comunismo actual 
encierra una idea de falsa redención” […]. En el caso 
del nazismo, la cosa es aún más clara, y el nombre de 
neopaganismo que se le ha dado lo subraya. En la base 
de ambas construcciones hay una crítica religiosa. Esta 
es previa a todas las críticas económicas, sociales y po-
líticas instituidas por ambas partes».

Este análisis posee una importancia de primer orden, 
porque evidencia que detrás de todo planteamiento 
político hay un planteamiento teológico que implica 
una comprensión de Dios, el hombre y el mundo, bien 
sea para afirmarlo, negarlo o pervertirlo. Así, H. de 
Lubac evidencia las convergencias y divergencias del 
comunismo y del nazismo. 

Las convergencias de ambos sistemas totalitarios 
consisten en una doble reducción antropológica: prime-



22 ID Y EVANGELIZAD 147

ro, solo a la vida social y su apego al Estado; segundo, a 
lo meramente socio-histórico, por lo que el hombre ya 
no se define en relación con Dios, la razón o una idea, ni 
con ningún punto fijo que promueva la esencia eterna, 
sino exclusivamente por el devenir histórico. En ambos 
casos, ya no se trata de una filosofía de la acción o un 
movimiento de pensamiento, sino de una revolución que 
marca el fin de la filosofía clásica. Hasta el momento, 
los filósofos se habían dedicado a interpretar el mundo, 
ahora se trata de transformarlo, por ello la revolución 
implica la transformación de los valores existentes y una 
apología de la violencia; por último, impera el mito del 
Estado salvador en pos de la disolución de la verdad, 
que también tiene como consecuencia una expulsión 
de la ley natural.

Adolfo Hitler visita París con su séquito 23 de junio de 1940. Colección: Das Bun-
desarhiv. Fotógrafo: Heinrich Hoffmann. Fuente: Wikimedia Commons. Licencia: 
CC BY SA 3.0 DE

Las divergencias son muy acentuadas 
entre ambos sistemas: comunismo se 
ocupa principalmente de la economía y 
el nazismo de la biología; el comunismo 
plantea una lucha de clases, mientras 
que el nazismo promueve una lucha de 
razas; el comunismo cree en el progreso, 
teniendo un optimismo ante la historia 
por la búsqueda de una mejor condición 
social. El nazismo es pesimista ante la 
historia porque lo definitivo ya ha llegado 
con él; el comunismo busca establecer 
una dictadura de una clase social. El 
nazismo plantea la dominación, tan 
definitiva como sea posible, de una raza.

Las convergencias y las divergencias 
permiten al jesuita comprender las 
actitudes de ambos sistemas contra la 
religión en general y el cristianismo en 
particular, tanto en actitudes teóricas 
como prácticas.

En la actitud teórica, ambos rechazan 
a Dios y, en consecuencia, el cristianis-
mo. Sin embargo, tienen dos diferencias 
esenciales. Por un lado, el comunismo 
rechaza toda religión, dentro de ellas al 
cristianismo, desde un punto de vista 
teórico, por considerarla una supersti-
ción del pasado y por ser un obstáculo 
de hecho para la emancipación social 
(«opio del pueblo»). El nazismo, por 
el contrario, rechaza específicamente 

al cristianismo desde un punto de vista 
moral, acusándolo de ser un falso ideal, 
ser vil y enemigo de la vida.

 En la actitud práctica, el comunismo y el nazismo 
poseen unas estrategias radicales y otras más suavizadas 
para contrarrestar al cristianismo. En el comunismo, la 
forma más radical consistiría en un esfuerzo violento 
por extirpar todas las prácticas y toda fe religiosa, cris-
tiana o no, mediante medidas persecutorias y violen-
tas. La forma más suavizada consistiría en declarar la 
religión un asunto puramente privado y separarla por 
completo del Estado y la vida pública. Por su parte, el 
nazismo, en su forma más radical, consistirá en pagani-
zar la religión mediante la persecución del cristianismo 
y sustituyéndolo por un culto neopagano, cambiando su 
Dios, su moral, sus sacramentos y su Corpus mysticum 
por una versión pagana de los mismos. 

H I S T O R I A



ID Y EVANGELIZAD 147

H I S T O R I A

23

5. La promoción de la conciencia y los 
Cuadernos de Testimonio Cristiano

En noviembre de 1941, el P. Pierre Chaillet fundó los 
Cuadernos de Testimonio Cristiano (Cahiers du Té-
moignage Chrétien), donde colaboraron intensamente 
el p. Gaston Fessard y el p. Henri de Lubac, todos ellos 
jesuitas, junto a un conjunto de laicos y algunos protes-
tantes como el pastor Marc Boegner que otorgaban un 
espíritu ecuménico al proyecto. Este grupo de trabajo 
tendría un papel fundamental en la resistencia espiritual 
al nazismo durante la ocupación alemana de Francia. 
Los Cahiers fueron una serie de escritos clandestinos 
que se distribuyeron por Francia, in-
cluida la zona ocupada, con el fin de 
promocionar la conciencia cristiana y 
evitar que la difusión del odio racista 
ganara adeptos entre los cristianos, 
evidenciando las implicaciones que ello 
tenía para la Iglesia, rompiendo así la 
inercia de muchos católicos y aportan-
do una voz de anuncio y denuncia ante 
el silencio de la mayoría de la jerarquía 
eclesiástica francesa.

Para tal tarea, los Cahiers denuncia-
ron, entre otras cosas, el neopaganis-
mo que suponía el virus hitleriano, el 
falso culto al Estado promovido por el 
nazismo, la religión de sustitución que 
se pretendía imponer para expulsar al 
cristianismo de occidente. Todo ello 
desde la promoción de la doctrina cris-
tiana, las diversas condenas que había 
hecho el Magisterio universal y los obispos en otros paí-
ses a los sistemas totalitarios y antisemitas, junto con la 
advertencia entre los cristianos sobre el combate espiri-
tual que se estaba librando ante un sistema que buscaba 
la apostasía definitiva de Europa. Uno de sus números 
citaba la declaración de Mons. von Preysin, obispo de 
Berlín, donde describe la batalla que estaba librando el 
cristianismo ante el nazismo y que demuestra el tenor de 
las publicaciones que se hacían: «no podemos dudar lo 
más mínimo: somos cristianos, comprometidos en una 
dura batalla. Contra nosotros se ha levantado la religión 
de la sangre. Tras el rechazo despectivo de la doctrina 
de Cristo hasta el odio apasionado y abierto, estallan 
por doquier las señales de luchas. Un fuego graneado 
de afirmaciones, arrancadas a la historia o al presente, 
cae sobre nosotros. El objetivo de la batalla es claro: el 
rechazo y la expulsión del cristianismo».

En otro número de los Cuadernos, titulado Colabo-
ración y fidelidad, buscaba negar la acusación que le 

habían hecho a estos escritos de promover una campaña 
política, al tiempo que se pretendía evidenciar el espíritu 
cristiano que impregnaba sus letras. Ciertamente, no era 
una campaña política en cuanto proselitismo partidista 
e ideológico, pero sí que tenía consecuencias políticas 
como respuesta a un sistema totalitario y pagano, me-
diante la llamada explícita a una resistencia no violenta. 
Con todo, en dicho número, se explica el espíritu de la 
resistencia cristiana al nazismo: su cometido es hacer 
plenamente consciente a los franceses acerca de las 
responsabilidades y peligros que implica el régimen nazi 
para el cristianismo. Por ello, plantea que el patriotismo 

es una virtud que está íntimamente 
vinculado con la fidelidad cristiana. 
Así, toda posible colaboración en lo 
económico o en lo político con los nazis 
implicaba una sumisión de la cultura 
que hasta ahora había conformado 
Europa, porque «la “cultura” nazi es 
fundamentalmente anticristiana […] 
Así pues, queremos hacer ver a todos 
los cristianos y asimismo a aquellos 
que, sin ser creyentes, están vinculados 
más de lo que piensan a los principios 
de una civilización cristiana, que, en 
este plano del espíritu, el deber consis-
te en resistir y organizar la resistencia 
al nazismo. Cuanto más intensamente 
haga el nazismo recaer el peso de su 
dominio sobre nuestra Francia, más 

importa que esa resistencia espiritual 
llegue a ser lúcida y firme». En conse-
cuencia, la resistencia al nazismo era 

concebido como parte  fundamental de la fe cristiana, 
mediante la promoción de la conciencia como respuesta 
no violenta a la violencia nazi. 

La resistencia cristiana al nazismo, mediante la no 
violencia, la promoción de la conciencia y una militan-
cia coherente con la fe para denunciar los peligros del 
neopaganismo que buscaba la apostasía de Europa, 
supuso persecución, cárcel y en no pocas ocasiones la 
muerte de varios compañeros de H. de Lubac. En este 
sentido, sorprende la clara y profética advertencia que el 
ya entonces cardenal de Lubac hacía a las generaciones 
futuras en 1988, varias décadas después de la guerra. 
Así, recordando su visita en 1947 a un Berlín que se 
asemejaba a un inmenso campo de ruinas una vez fina-
lizada la guerra, afirma: «ahora, el adversario parecía 
aniquilado. Pero siempre renace, bajo otras formas. La 
lucha siempre hay que retomarla, con las mismas armas, 
fuera de nosotros y dentro de nosotros».●

Portada del primer número de los Cuadernos 
de Testimonio Cristiano. Su título puede 
traducirse: «Francia, ponte en guardia, 
no vayas a perder tu alma»



24 ID Y EVANGELIZAD 147

H I S T O R I A

 E l llamado a la santidad no es para unos pocos, es 
para todos los bautizados. Es una invitación a 
vivir en el amor, que se manifiesta en el man-

damiento divino: «Que os améis de corazón unos a 
otros como yo os he Amado y amarás a tu prójimo 
como a ti mismo». Hijos del mismo Padre que es Dios, 
nos debemos reconocer hermanos en una fraternidad 
universal, que no es idílica, sino que se abre paso en 
medio de conflictos históricos, y solo se construye a 
través del reconocimiento del otro, del diálogo como 
único procedimiento racional que lleva a la superación 
de las diferencias y a la integración en una sociedad que 
busque la solidaridad hasta sus últimas consecuencias, 
la paz, la justicia, la libertad y la verdad en el respeto a 
los derechos humanos y ciudadanos.

San Pablo nos recuerda que hemos sido predesti-
nados para reproducir la imagen de Jesucristo. Nadie 
nace santo. Hacerse santo requiere esfuerzo, superar 
debilidades, mediocridades, faltas e indiferencias. El 
Espíritu Santo nos ayuda en nuestra debilidad, inter-
cede por nosotros, nos consuela y nos anima a acer-
carnos a Dios que nos llama por nombre, nos justifica 
en el bautismo, perdona nuestros pecados, y nos llama 
a participar de su gloria. José Gregorio ha recorrido 

El pasado domingo 19 de octubre de 2025 
contemplamos los estandartes de José Gregorio y la 
Madre Carmen, un médico y una religiosa venezolanos, 
desplegados en la fachada de la Basílica de San Pedro. 
La Iglesia, a través de su pastor universal, el Papa 
León XIV, reconoció lo que ya el pueblo venezolano 
siempre ha sentido y creído: José Gregorio es Santo. 
Para quienes se preguntan cómo vivir la vocación a la 
santidad, el ejemplo de san José Gregorio Hernández 
es una buena respuesta.  En este artículo, queremos 
ahondar sobre su vida de entrega y santidad y su 
similitud con la vida de otro gran santo y médico: el 
Dr. Giuseppe Moscati, tomando información del libro: 
«San Giuseppe Moscati y el Venerable José Gregorio 
Hernández. Anatomopatólogos, médicos de los pobres», 
editado en 2020. La autora es militante del Movimiento 
Cultural Cristiano.

este camino con fidelidad. Ahora ya es 
«Santo para todos».

San José Gregorio Hernández no sólo 
desplegó una inmensa caridad personal 
–tanto que mereció el título de «médico 
de los pobres»–, sino que se compro-
metió en el estudio y la investigación en 
el laboratorio para buscar soluciones 
profundas desde la ciencia y la caridad.

El Dr. José Gregorio Hernández 
Cisneros nació en Isnotú, localidad del 
Estado Trujillo en los entonces deno-
minados Estados Unidos de Venezuela, 
el 26 de octubre de 1864; fue bautizado 
en ese mismo Estado a los tres meses 
de edad, el 30 de enero de 1865 en el 
antiguo templo colonial de Escuque, 
llamado Iglesia del «Niño Milagroso 
de Escuque».

José Gregorio se desarrolló en el seno de una fa-
milia cristiana en todos los sentidos. La conducta 
de los familiares que lo rodeaban fue el ejemplo que 
tuvo para desarrollar una conciencia moral cristiana. 
De su madre decía: «Ella me enseñó la virtud, me 
crió en la ciencia de Dios y me puso por guía la santa 
caridad» y de su padre se refería como «…un hombre 
cristiano cabal», que «supo siempre aconsejarme, a 
veces me trató con sequedad, pero no lo hacía para 
mortificarme, sino para inclinarme a la práctica del 
bien y estudio constante. De él, aprendí lo que es el 
sacrificio de la profesión de médico. A pesar de tener 
estudios de farmacéutico elemental, atendía a los 
pacientes de Isnotú y sus alrededores con máxima 
solicitud. Nunca se negó a cargar con el fardo de sus 
medicamentos para escalar las montañas y atender a 
los pobres campesinos. Decía: «Son pocos los hombres 
que he conocido como él». 

José Gregorio supo lo que era la muerte y sus con-
secuencias en la afectividad del duelo, ya que perdió 
a los 8 años de edad a su madre y a una hermana. En 
todo momento, José Gregorio Hernández demostró 
una conducta excepcional para un joven. Su deber era 

José Gregorio Hernández.
Un hombre en busca de Dios
							     
Tina Tozzi



ID Y EVANGELIZAD 147 25

H I S T O R I A

estudiar y rendir lo máximo y así lo hizo. Un compa-
ñero suyo de internado, el Dr. Juan de Dios Villegas 
Ruiz, lo describió como un joven de «gran carácter que 
parecía que obraba a impulsos de un poder oculto, de 
una fuerza de reserva que secretamente y por su sola 
presencia se hacía sentir; sus medios de acción fueron 
única y exclusivamente sus virtudes; e incuestionable-
mente que él era de una clase rarísima de hombres, 
que obran sobre los demás por medio de una fuerza 
que se impone».

Era evidente que José Gregorio practicó las virtudes 
humanas al máximo: respeto, obediencia, responsabi-
lidad, amabilidad, piedad y sinceridad, entre otras no 
menos importantes. Más tarde, perteneció a la Orden 
Franciscana Seglar de Venezuela (OFS) en la frater-
nidad de la Merced de Caracas, en la Iglesia Nuestra 
Señora de la Merced de los Frailes Capuchinos, don-
de hizo su profesión como franciscano seglar el 7 de 
diciembre de 1899, como consta en el libro de Actas. 
Vivió el carisma y la vida de San Francisco de Asís.

Durante sus estudios médicos, el Dr. Hernández 
recibió clases sobre las principales bases de la Cien-
cia Médica, tales como: Anatomía Humana, Higiene, 
Fisiología, Medicina Operatoria, Historia Natural, Pa-
tología General y Patología interna, Cirugía, Química, 
Materia Médica, Terapéutica y Medicina Legal. Una 
vez cumplidos todos los requisitos académicos, el Dr. 
José Gregorio Hernández se graduó de Médico con 
honores, el 28 de junio del año 1888, a la temprana 
edad de 24 años, aún no cumplidos.

Se le otorgó una beca, para enviarlo a París, con 
el fin de continuar sus estudios y tener los conoci-
mientos y elementos necesarios para la creación en 
el Gran Hospital Vargas, de un Gabinete Fisiológico 
cuya dirección le estaría encomendada y quedaría así 
mismo en la obligación de enseñar en la Universidad 
Central las Materias de su especialización. La misión 
del Dr. José Gregorio Hernández, era fundar el primer 
laboratorio científico de Venezuela.

Orgullo de la ciencia venezolana y uno de los gran-
des reformadores que ha habido en la historia de los 
estudios médicos en ese país, fundaría en la Univer-
sidad las cátedras de Bacteriología, Histología y Fi-
siología Experimental, la realización de las primeras 
vivisecciones, la introducción en la ciencia vernácula 
de conceptos etiopatogénicos fundamentales y el uso 
del microscopio. 

Dr. José Gregorio Hernández fue un eminente pro-

fesor, médico altruista, artista delicado y sensitivo, 
filósofo profundo, laboratorista destacado con profun-
dos y arraigados sentimientos religiosos y sobre todo, 
a su inagotable caridad cristiana en el ejercicio de la 
profesión de médico, que le valió y le continúa valiendo 
todavía el título de «MÉDICO DE LOS POBRES», que 
nadie le discute y que todos sus contemporáneos le 
otorgaron ampliamente.

Bajo la influencia y guía de su palabra autorizada, 
desplegó una vida consagrada plenamente a la ciencia 
médica: a la enseñanza, a la práctica, a la divulgación 
y, al mismo tiempo, a las actividades filosóficas y artís-
ticas que marcaron su intensa y prolífica trayectoria. 
En medio de todo ello brillaron su fe científica de crea-
cionista, su profunda mística de cristiano, su intensa y 
sostenida devoción de católico, apostólico y romano, 
sin que ninguna de estas múltiples actividades y ca-
racterísticas personales borre las otras, mostrándolo 
a través de toda su vida, como un haz fuertemente 
atado de múltiples proyecciones luminosas, en que 
ninguna de ellas eclipsaba a las otras y lo destacan 
como el varillaje refulgente de un abanico abierto hacia 
la historia, en donde todas las variadas etapas de su 
vida, tan duras como y a la vez tan hermosas. 

No cabe la menor duda para reconocer en la labor 
del Profesor Hernández, sus formidables guías de en-
señanza, que fueron bases de progreso de la medicina 
científica venezolana. En la hermosa etapa de esa labor 
encomiable de maestro, cala con su decisiva influen-
cia en las investigaciones de Rafael Rangel, quien se 
convertiría en el Padre de la Parasitología venezolana. 
Estos son hechos de su vida ejemplar en la enseñanza 
de la medicina moderna.

En su vida sencilla destacan cualidades como la 
bondad, una sensibilidad espiritual, el amor por su 
país y una gran pasión por la ciencia y la filosofía. Supo 
unir el conocimiento científico con la fe sin contradic-
ciones espirituales, lo que lo llevó a un pensamiento 
profundo y elevado. Por eso, el Doctor José Gregorio 
Hernández dedicó su existencia a la solidaridad y a la 
ciencia, y hoy permanece glorificado en la memoria 
de todos nosotros.

San Giuseppe Moscati y San José 
Gregorio: Médicos de los pobres

Los dos médicos nacieron en épocas históricas difí-
ciles: una en Europa y otra en América Latina. Había 
inestabilidad política, pobreza social y hospitales 
deficientes en ambas ciudades donde les tocó vivir la 
mayor parte de sus vidas, Nápoles y Caracas. Aparte 



26 ID Y EVANGELIZAD 147

H I S T O R I A

de sus obligaciones como médicos asistenciales, profe-
sores universitarios e investigadores, lograron atender 
con diligencia las necesidades de la población más 
pobre de sus respectivas ciudades. Se comparan otras 
situaciones similares en ambos biografiados: Ambos 
nacieron en el seno de familias católicas practicantes, 
con numerosas proles, lo que indica generosidad de 
los padres y escuela de fraternidad. En el recinto del 
hogar, recibieron la formación religiosa sólida y la de 
buenos ciudadanos. Conocieron la disciplina, el orden 
y la lealtad. Amor a la naturaleza. En su infancia tu-
vieron a su lado, aparte de los padres, contactos con 
personas de vida intachables y religiosas. Los dos fue-
ron testigos del fallecimiento de un hermano querido, 
lo que los sensibilizó aún más hacia la misericordia y 
amor al prójimo. Ninguno de ellos acumuló fortuna. 
Andaban a pie y nunca fueron dueños de vehículos. 
Los dos vivieron con familiares y especialmente con 
una hermana hasta el fin de sus vidas. Ambos santifi-
caron sus deberes profesionales y deberes ordinarios 
del cristiano, se santificaron y a los demás que los 
conocieron. Influencia franciscana en su religiosidad, 
San José Gregorio Hernández era franciscano laico y 
vivió toda su vida de acuerdo a las reglas de la orden. 
También San Giuseppe Moscati, demostró una im-
pronta franciscana en su espiritualidad, a pesar de 
que la investigación sobre sus escritos fue muy difícil 
porque no se disponía de muchos documentos, a parte 
de las cartas que escribió a sus amigos. Gemelli, uno 
de sus biógrafos, demostró que desde la infancia San 
Giuseppe Moscati, tuvo una unidad de vida, es decir, 
una coherencia entre la ciencia y la fe. Durante su 
juventud, Moscati escogió un franciscano como su 
guía espiritual, el Padre Pío Brizzi, 
y aplicó el ideal franciscano a su 
comportamiento, como la pobreza 
y la caridad, de tal manera que su 
confesor afirmaba que Giuseppe 
era espiritualmente, un francisca-
no terciario. Es de recordar que la 
familia del Dr. Moscati, se relacio-
naba con los franciscanos y varios 
hijos fueron educados en los cole-
gios de las Clarisas. No fue casuali-
dad que San Giuseppe Moscati está 
presente en la Iglesia del «Jesús 
Nuevo» y a San José Gregorio se 
le honra en el Santuario del «Niño 
Jesús». Los dos médicos fueron 
del Niño Dios en su vida y muerte. 

Dos médicos del Señor El inves-
tigador y biógrafo del Dr. Hernán-

dez, Alfredo Gómez Bolívar, en su narración José y 
Giuseppe, dos médicos del Señor, trae a la memoria 
actitudes similares en estos dos médicos, acerca del 
valor del sufrimiento, asociándolo al de Cristo que 
redime. Invoca sentencias de ambos médicos, las 
cuales indican sus posiciones espirituales respecto al 
sufrimiento humano. Decía San Giuseppe Moscati: 
«¿Por qué rechazar el sufrimiento? El Señor sufrió sin 
medida por mí. Me duele el pensamiento de que tantos 
hombres desprecian el amor divino. Con gusto ofrezco 
algo para conducirlos a los pies de su Salvador». Y, 
José Gregorio escribió en su libro de «Elementos de 
Filosofía», expone: «El recuerdo de la pasión de Je-
sucristo inunda mi alma de un profundo sentimiento 
religioso». También hace mención a unas palabras 
del Dr. Moscati que él considera, son el resumen de 
su vida de médico, hombre de ciencia y de fe: «Ama 
la verdad, muéstrate cómo eres sin falsedades, sin 
miedos ni miramientos. Y si la verdad te cuesta la per-
secución, acéptala; si te cuesta el tormento, sopórtalo. 
Y si por la verdad tuvieses que sacrificarte tú mismo 
y tu vida, sé fuerte en el sacrificio». En el Prólogo de 
«Elementos de Filosofía» José Gregorio dice: «Más si 
alguno opina que esta serenidad, que esta paz interior 
de que disfruto a pesar de todo, antes que a la filosofía, 
la debo a la Religión santa que recibí de mis padres, 
en la cual he vivido y en la que tengo la dulce y firme 
esperanza de morir: Le responderé que todo es uno». 
Ya en Venezuela se ha oído esta voz: José Gregorio 
Hernández: el Moscati de Venezuela. A pesar de todas 
las manifestaciones nacionales acerca de la devoción 
que se tiene al Dr. Hernández, es triste y vergonzante, 
comprobar que el sitio donde él levantó, el primer labo-



a convertirnos «en peregrinos en busca de la verdad, 
soñadores que no se cansan, mujeres y hombres que se 
dejan perturbar por el sueño de Dios, que es el sueño 
de un mundo nuevo, donde reinen la paz y la justicia» 
(Papa Francisco, Apertura de la Puerta Santa, 24-12 
2025).

Que seamos capaces de mirar el futuro con espe-
ranza, de comprometernos en construirla con gestos 
concretos, de tender la mano, de dar una palabra de 
consuelo, un gesto de amistad, una mirada fraterna, 
una escucha sincera, un perdón necesario, un servicio 
gratuito, una caridad concreta, un paso adelante.

Que nadie diga «esto no es conmigo». ¡Inundemos 
el mundo de santidad y de esperanza!●

ID Y EVANGELIZAD 147 27

H I S T O R I A

ratorio científico del país, está totalmente abandonado 
y destrozado. La aprobación del milagro ocurrido, es 
una luz para el pueblo venezolano, tan desaventajado 
y sin esperanza. La reciente canonización del Dr. José 
Gregorio Hernández es un acontecimiento de júbilo 
para todos los venezolanos creyentes.

Las canonizaciones durante el Jubileo nos invitan a 
dar un paso: levantarnos de donde estamos, empren-
der un camino como pueblo de Dios, pasar de la escla-
vitud a la libertad, de la desesperanza a la esperanza, 
de la muerte a la vida. Como decía san Juan Pablo II: 
«cruzar el umbral de la esperanza». El Papa Francis-
co nos invitó a no detenernos en la mediocridad y la 
flojera, a indignarnos, como dijo san Agustín, por las 
cosas que están mal y a tener el valor de cambiarlas; 

San José Gregorio representado entre el pueblo humilde al que sirvió por amor de Dios. Mural del artista venezolano Hamktrazos, pintado sobre 
las fachadas del popular barrio de Petare, en el área metropolitana de Caracas.



34 ID Y EVANGELIZAD 146

E V A N G E L I Z A C I Ó N

 P ablo VI comienza su discurso con una pregunta 
fundamental: ¿Cuáles son hoy las necesida-
des mayores de la Iglesia? Su respuesta puede 

sorprendernos: una de las necesidades mayores es la 
defensa de aquel mal que llamamos Demonio. 

Nos invita a mirar la vida humana desde la fe: «es el 
cuadro de la creación, de la obra de Dios (cf. Gn 1,10, 
etc.)… el cuadro de la historia dramática de la huma-
nidad, de cuya historia emerge la de la redención, la de 
Cristo, de nuestra salvación, con sus tesoros estupendos 
de revelación, de profecía, de santidad, de vida elevada 
a nivel sobrenatural, de promesas eternas (cf. Ef 1, 10)». 

Es una visión «triunfalmente optimista» y por ello, 
lejos de caer en el desasosiego y  el miedo, nos invita a 
vivir con alegría y gratitud, a celebrar la gloria de Dios.

El misterio del mal 
Pero esta visión no es completa ni exacta. Porque la 

realidad del dolor, de la muerte, la maldad, la crueldad, 
el pecado, en una palabra, del mal, no puede ser negada. 
El Papa señala los distintos ámbitos donde se constata 
la realidad del mal: «lo encontramos en el reino de la 
naturaleza con sus perturbadoras manifestaciones... Lo 
encontramos en el ámbito humano, donde hallamos la 
debilidad, la fragilidad, el dolor, la muerte; y algo peor, 
una doble ley opuesta: una que desearía el bien, y otra, 
en cambio, orientada al mal; tormento que Pablo pone 
en evidencia para demostrar la necesidad y la suerte de 
la salvación traída por Cristo (cf. Rm 7)… Encontramos 
el pecado, perversión de la libertad humana, y causa 
profunda de la muerte, porque es separación de Dios, 
fuente de la vida (Rm 5, 12); y además, a su vez, oca-

sión y efecto de una intervención en 
nosotros y en el mundo de un agente 
oscuro y enemigo, el Demonio». 

La realidad del Demonio
El Papa nos exhorta a hacer frente 

a la cuestión del mal en el mundo de 
manera adecuada, para poder así te-
ner una justa comprensión cristiana 
de la vida y de la salvación traída por 
Cristo.

«El mal no es solamente una de-
ficiencia, sino una eficiencia, un ser 
vivo, espiritual, pervertido y perver-
tidor. Terrible realidad. Misteriosa y 
pavorosa. Se sale del cuadro de la en-

señanza bíblica y eclesiástica quien se niega a reconocer 
su existencia; o bien quien hace de ella un principio que 
existe por sí y que no tiene, como cualquier otra criatura, 
su origen en Dios; o bien la explica como una pseudo-
rrealidad, una personificación conceptual y fantástica 
de las causas desconocidas de nuestras desgracias. El 
problema del mal, visto en su complejidad y en su ab-
surdidad respecto de nuestra racionalidad unilateral, se 
hace obsesionante: constituye la más fuerte dificultad 
para nuestra comprensión religiosa del cosmos». 

En distintos pasajes evangélicos se hace referencia 
a la existencia del Demonio que sale al camino para 
tentar a Jesús. 

«¿quién no recuerda, al principio de su vida pública, 
la página densísima de significados de la triple tentación 
de Cristo?  ¿Y cómo no recordar que Cristo, refiriéndose 
al Demonio en tres ocasiones como a su adversario, lo 
denomina "príncipe de este mundo"? (Jn 12, 31; 14, 30; 
16, 11). Y la incumbencia de esta nefasta presencia está 
señalada en muchísimos pasajes del Nuevo Testamento. 
San Pablo lo llama el "dios de este mundo" (2Co 4, 4), … 
Y que se trata no de un solo Demonio, sino de muchos, 
diversos pasajes evangélicos nos lo indican (cf. Lc 11, 
21; Mc 5, 9)».

«El Demonio está en el origen de la primera desgracia 
de la humanidad; él fue el tentador engañoso y fatal del 
primer pecado, el pecado original (cf. Gn 3; Sab 1, 24). 
Por aquella caída de Adán, el Demonio adquirió un cier-
to dominio sobre el hombre, del que solo la redención 
de Cristo nos pudo liberar». 

«Es el enemigo número uno, es el tentador por 

En la audiencia general del 15 de noviembre de 1972, el 
Papa Pablo VI abordó el tema de la presencia del mal y 
del Demonio en el mundo. ¿Cómo entender una cultura de 
muerte como la que estamos viviendo, en la que se niega 
la vida y se asesina a millones de seres inocentes dentro 
del vientre de sus madres, o se les mata de hambre o en 
las guerras? Tal como concluye el Papa en su discurso, 
el cristiano debe ser militante, vigilante, sabiendo que 
contamos con las armas de la oración, del ayuno y con la 
Gracia de Dios, que es la defensa decisiva frente al poder 
del Maligno. A continuación, presentamos un resumen de 
dicho discurso.  

La realidad del mal según Pablo VI
							     



ID Y EVANGELIZAD 146 35

E V A N G E L I Z A C I Ó N

excelencia. Sabemos también que este ser oscuro y 
perturbador existe de verdad y que con alevosa astucia 
actúa todavía; es el enemigo oculto que siembra errores 
e infortunios en la historia humana… Él es "el homicida 
desde el principio... y padre de toda mentira", como lo 
define Cristo (cf. Jn 8, 44 ss.); es el insidiador sofístico 
del equilibrio moral del hombre. Es el pérfido y astuto, 
encantador, que sabe insinuarse en nosotros por medio 
de los sentidos, de la fantasía, de la concupiscencia, de la 
lógica utópica, o de los desordenados contactos sociales 
en el juego de nuestro actuar, para introducir en él des-
viaciones, tanto más nocivas cuanto que en apariencia 
son conformes a nuestras estructuras físicas o psíquicas 
o a nuestras instintivas y profundas aspiraciones». 

El pontífice da un toque en el sentido de que si bien la 
influencia del Demonio es un capítulo muy importante 
en la doctrina católica, hoy en día se le está prestando 
poca atención y debería volverse a retomar su estudio.

«Piensan algunos encontrar en los estudios psicoa-
nalíticos y psiquiátricos o en experiencias espiritistas, 
hoy excesivamente difundidas por muchos países, una 
compensación suficiente. Se teme volver a caer en viejas 
teorías maniqueas o en terribles divagaciones fantásti-
cas y supersticiosas. Hoy prefieren algunos mostrarse 
valientes y libres de prejuicios, tomar actitudes positi-
vistas, prestando luego fe a tantas gratuitas supersti-
ciones mágicas o populares; o peor aún, abrir la propia 
alma –¡la propia alma bautizada, visitada tantas veces 
por la presencia eucarística y habitada por el Espíritu 
Santo!– a las experiencias libertinas de los sentidos, a 
aquellas otras deletéreas de los estupefacientes, como 
igualmente a las seducciones ideológicas de los errores 
de moda; fisuras estas a través de las cuales puede 
penetrar fácilmente el Maligno y alterar la mentalidad 
humana. No se ha dicho que todo 
pecado se deba directamente a la 
acción diabólica (cf. ST, I, 104, 
3); pero es, sin embargo, cierto 
que quien no vigila con cierto 
rigor moral sobre sí mismo (cf. 
Mt 12, 45; Ef 6, 11) se expone 
a la influencia del mysterium 
iniquitatis, a que se refiere san 
Pablo (2Ts 2, 312), y que hace 
problemática la alternativa de 
nuestra salvación». 

Aunque la doctrina es incierta, 
se hace legítimo  intentar respon-
der a dos cuestiones.

¿Existen señales, y cuáles, de la 
presencia de la acción diabólica?

«Podemos suponer su acción siniestra allí donde 
la mentira se afirma hipócrita y poderosa contra la 
verdad evidente; donde el amor es eliminado por un 
egoísmo frío y cruel; donde el nombre de Cristo es im-
pugnado con odio consciente y rebelde (cf. 1Co 16, 22; 
12, 3); donde el espíritu del Evangelio es mistificado y 
desmentido; donde la desesperación se afirma como la 
última palabra, etc.». Estas son algunas de las señales 
del Maligno. 

¿Y cuáles son los medios de defensa 
contra un peligro tan insidioso? 

«Podremos decir que todo lo que nos defienda del pe-
cado nos defiende por ello mismo del enemigo invisible. 
La gracia es la defensa decisiva. La inocencia adquiere 
un aspecto de fortaleza. Y asimismo, cada uno recuerda 
hasta qué punto la pedagogía apostólica ha simbolizado 
en la armadura de un soldado las virtudes que pueden 
hacer invulnerable al cristiano (cf. Rm 13, 12; Ef 5, 11; 
1Ts 5, 8). El cristiano debe ser militante; debe ser vigi-
lante y fuerte (1P 5, 8); y debe a veces recurrir a algún 
ejercicio ascético especial para alejar ciertas incursiones 
diabólicas. Jesús lo enseña indicando el remedio "en la 
oración y en el ayuno" (Mc 9, 29). Y el apóstol sugiere la 
línea maestra a seguir: "No os dejéis vencer por el mal, 
sino venced al mal con el bien" (Rm 12, 21; Mt 13, 29). 

Con el conocimiento, por ello, de las presentes adver-
sidades en que se encuentran hoy las almas, la Iglesia 
y el mundo, trataremos de dar sentido y eficacia a la 
acostumbrada invocación de nuestra oración principal: 
"Padre nuestro..., ¡líbranos del mal!"». ●

El mal no es solamente una deficiencia, sino una eficiencia, un ser vivo, espiritual, pervertido y 
pervertidor. Angel caído -detalle- de Alexandre Cabanel (1847). Museo Fabre, Montpellier. Dominio 

público vía Wikipedia.



Nº147                      	 www.solidaridad.net

colaboración económica 1 €

Id
 y

 E
va

ng
el

iz
ad

 n
º 

14
7

ESTRUCTURASESTRUCTURAS
DE PECADODE PECADO

«SE ASUMEN CRITERIOS PSEUDOCIENTÍFICOS
PARA DECIR QUE LA LIBERTAD DE MERCADO
TRAERÁ ESPONTÁNEAMENTE LA SOLUCIÓN AL
PROBLEMA DE LA POBREZA […], SE OPTA POR
UNA PASTORAL DE LAS LLAMADAS ÉLITES,
ARGUMENTANDO QUE […] ES MEJOR 
OCUPARSE DE LOS RICOS, DE LOS PODEROSOS 
Y DE LOS PROFESIONALES, PARA QUE, POR 
MEDIO DE ELLOS, SE PUEDAN ALCANZAR 
SOLUCIONES MÁS EFICACES. [SE TRATA DE] 
CRITERIOS SUPERFICIALES Y DESPROVISTOS DE 
CUALQUIER LUZ SOBRENATURAL […].» (DT 114).

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA

DILEXI TE
SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES

PRIMER DOCUMENTO DEL PAPA LEÓN XIV


	ae6d865eabbc9d94d1e8e059afbc04fe1c41a2ef49d7000e7247b14e546ebf8e.pdf
	0b1ce99e69ca60d48a49112f5c6cf4d445ea4bf05d850a96cf153fbb9ba87210.pdf
	d92bb452d03417e941f9d10d162f0b0cb83a37b9cf13c7ca0c367343c7208672.pdf
	24-27

	d92bb452d03417e941f9d10d162f0b0cb83a37b9cf13c7ca0c367343c7208672.pdf
	34-35
	CONTRA 147


	0b1ce99e69ca60d48a49112f5c6cf4d445ea4bf05d850a96cf153fbb9ba87210.pdf
	d92bb452d03417e941f9d10d162f0b0cb83a37b9cf13c7ca0c367343c7208672.pdf
	24-27

	d92bb452d03417e941f9d10d162f0b0cb83a37b9cf13c7ca0c367343c7208672.pdf
	34-35
	CONTRA 147



	ae6d865eabbc9d94d1e8e059afbc04fe1c41a2ef49d7000e7247b14e546ebf8e.pdf
	ae6d865eabbc9d94d1e8e059afbc04fe1c41a2ef49d7000e7247b14e546ebf8e.pdf

